
Roma: El Otro Lado de una Carta

Posted on January 01,1970 by Néstor Martínez

Introducción
Pregúntale al mejor teólogo que conozcas lo que se te ocurra y, si está escrito en algún rincón de la Biblia, por más 

pequeño y recóndito que sea, él te lo descubrirá y hasta te dará una conferencia de una hora y media al respecto. 

Pregúntale al mismo teólogo, algo respecto a una revelación y se quedará en silencio. Además de quedarse en silencio, 

muy probablemente te mirará con los mismos ojos que tú y yo solemos mirar a los pobres hombres y mujeres que 

caminan por los tenebrosos interiores de esas enormes casas de salud mental llamadas “neuro-siquiátricos”, o con mayor 

rigurosidad científica “Clínica de Enfermos Mentales”, pero que suelen ser más conocidas como “manicomios” o 

brutalmente “loqueros”. Porque un buen teólogo (Y no me refiero ni por asomo a los cientos de aventureros que 

pretenden instalarse como tales), sólo te hablará de lo que tiene total certeza respecto a su interpretación. Y esto será 

posible si esa interpretación encaja con algunos de los ítems que se estudian en Hermenéutica. El mayor problema que 

conozco al respecto, es que absolutamente nada que tenga que ver con una revelación divina del Espíritu Santo puede 

inscribirse en ninguna forma de enseñanza sistemática humana. No existe un seminario bíblico que lo enseñe como 

materia. Sin embargo, y por rara paradoja, la Biblia sí habla de revelación, aunque luego esos hombres religiosos 

importantes hayan tomado la decisión unilateral de enseñar que eso sólo se produjo “en aquel tiempo” y por motivos que 

eran importantes “en aquel tiempo”, pero que hoy ya no es viable. ¿Ah, no, eh? ¿Y por qué nos quedamos pasmados, 

alelados, estupidizados y boquiabiertos cuando un genuino hombre de Dios destapa una escritura que por años 

habíamos visto y estudiado desde una óptica o perspectiva, con otra que nos sacude y nos abre un tremendo panorama? 

Respuesta simple: porque una revelación del Espíritu Santo produce en el hombre sincero, honesto, que busca a Dios 

con transparencia y pureza, una conmoción íntima tal que es como si se le dijera: ¡Oye! ¡Eso que estás escuchando lo 

dije yo! Así sería la voz del Espíritu Santo si ese hombre se atreviera a oírlo. ¡Gloria al Señor por todos mis hermanos y 

hermanas que sí lo están oyendo! Lamentablemente, no son la mayoría, no, no lo son. Son apenas un pequeño 

remanente que no forma parte de los que semanalmente y desde miles y miles de púlpitos santos, predican encendidos 

sermones, mensajes, predicaciones estándar o estudios profundos, sin otro auxilio que el de los afamados teólogos que 

han elaborado excelentes comentarios sobre esos temas. Estoy diciendo que la mayor parte de los ministros a la hora de 

predicar, eligen temas o asuntos que diversos comentaristas de prestigio han abordado, interpretado y explicado. Y así 

los comparten con una audiencia hambrienta de la palabra de Dios que, obviamente, no les llegará jamás por esa vía. 

¿Es que estoy utilizando esta introducción de este trabajo para desacreditar la tan importante tarea de teólogos y 

comentaristas, junto a los cuales yo no soy absolutamente nadie, y sencillamente no tengo registros de existencia en ese 

mundo prestigioso y confiable de lo que se auto denomina como iglesia cristiana? No, Dios me libre y me guarde de caer 

en ese grosero error. Tanto esos teólogos como comentaristas que tú y yo conocemos perfectamente por sus 

inocultables méritos profesionales, han sido sumamente útiles a la hora de traernos hasta aquí munidos de un caudal 

informativo histórico, social, geopolítico y religioso de alto contenido. 



No Son Solamente Palabras
Pero resulta ser que la predicación del evangelio, según Pablo, no es meramente una palabrería rodeada de datos, cifras 

e informaciones, sino verdadero poder de Dios manifestado a través de la guía de Su Espíritu Santo, que como todos 

sabemos aunque no lo vivamos, sólo se manifiesta mediante revelaciones concretas y puntuales. Quiero que lo sepas y 

lo entiendas definitivamente si es que todavía tenías dudas. Ese que termino de mencionarte, es el único motivo por el 

cual hay ciertas predicaciones o mensajes que producen en tu interior un verdadero cataclismo, y otros que no sólo no 

producen nada, sino que te adormecen. He oído a muchos decir que cuando su audiencia se queda dormida, es porque 

el diablo los atacó con un espíritu de bloqueo mental y sueño para que no oigan la palabra de Dios. ¿Sabes qué? Esto es 

total y absolutamente cierto; lo he visto en algunas iglesias e, incluso, hasta en algunos casos he recibido esa clase de 

ataques. Pero que esto sea verdad, no significa que siempre sea esa la causa del sueño. En muchos casos, el sopor y 

adormecimiento llega porque lo que se está diciendo no tiene ni unción, ni gloria de Dios ni nada de su poder. Y lo 

único que puede alimentarte, animarte, levantarte y potenciarte, es la voz de Dios. Y ahora déjame darte la novedad que 

vengo anticipando: el poder de la palabra de Dios genuina y esclarecedora que cambia vidas, viene mediante una 

revelación del Espíritu Santo que, en algunos casos, utiliza a siervos medianamente obedientes como emisarios válidos. 

Eso no significa que sucedan cosas espectaculares o de aspecto físico sobrenatural. Eso significa que una palabra 

ungida por el Espíritu Santo, te abre los ojos respecto a textos bíblicos que por años las voces anodinas de los 

predicadores cotidianos te habían mostrado desde otras ópticas mucho más materialistas y naturales. Porque se ha 

hecho un enorme énfasis en la presencia de Dios en las reuniones de los cristianos, o del impacto de la unción del 

Espíritu Santo, pero casi siempre relacionándola con señales, milagros y maravillas. Lo cual no es ni malo ni negativo, 

todo lo contrario. Pero también déjame decirte que no es excluyente. Que puedas de un momento para el otro “ver” un 

versículo que antes jamás habías “visto” con esa claridad, también es presencia activa y unción plena del Espíritu Santo 

de Dios. Eso es revelación. Que puede ser tuya, sin auxilio humano, que de pronto algo que jamás ni siquiera te había 

pasado por tu mente carnal, comienza a tomar forma, crece en cuerpo y termina en una mole que por poco te hace caer 

de espaldas. Pero también esa revelación puede llegarte mediante un “envase” humano. Y no interesa demasiado si se 

trata de un siervo espectacular, con un testimonio intachable o un mini-astro de esos que parecerían amanecer fijándose 

si alguna cámara de TV los está filmando o cuantos likes hay en sus redes. 

El Valor de la Certeza
Yo he enseñado en muchos trabajos que no importa demasiado cuánto Dios te usa, sino que lo que sí importa y mucho, 

es si Dios te aprueba. Y he dado ejemplos bíblicos suficientes para probar eso. Así que no sé cómo te mueves tú, pero lo 

que es yo, no descarto nada de nadie, porque tengo claro que Dios puede usar hasta una mula como la de Balaam para 

nutrirme. Y así he podido construir parte de este ministerio al que has adherido vaya uno a saber por qué desde lo 

humano, aunque sí tengo más que claro las razones espirituales. Tú sabes tan bien como yo que lo que te estoy diciendo 

ES palabra. El Espíritu Santo que mora en ti, es el mismo que ya me lo dijo antes a mí. Y que no identifico porque tengo 

muy en cuenta los “operativos de prensa eclesiásticos”. Hay ministros que son casi émulos de Dios en la iglesia. Tienen 

un nombre y un apellido que, a poco de mencionarlo, tú puedes a continuación decir las barbaridades y blasfemias 

herejes que se te ocurran y nadie te lo va a discutir ni cuestionar. Pero hay otros que han sido víctimas de operativos 

mediáticos muy bien armados, y se le han adosado “famas” muy singulares que no lo hacen creíble. Y digan lo que digan, 

(Aunque de pronto Dios los use para decir algo contundente y tremendo) nadie les presta atención y nadie les cree. 

¿Sabes qué? Yo me nutro de muchos hombres de Dios. Algunos de ellos, intachables, con palabra que he examinado a 



la luz de la Biblia y me han sido de crecimiento y bendición. Pero algunos otros, no tan intachables dentro de nuestro 

ambiente, aunque lo que han dicho no hay modo de hallarle algo falso ni a contrapelo de la palabra de Dios. Entonces, 

cuando recibo revelación de uno de estos “marginales eclesiásticos”, lo que hago es examinarlo. Si de ese examen no 

surge nada que lo descalifique, paso a aceptarlo. Una vez que lo acepto paso a creerlo, y una vez que lo creo paso a 

ponerlo por obra en mi vida. Allí es donde, con total y legítimo derecho, paso a enseñarlo casi de modo textual. Claro que 

me cuido muy bien de dar el nombre de aquel de quien recibí esa enseñanza. Porque si bien en algunos casos no había 

ningún tipo de cuestionamientos, en otros créeme que sí. Entonces yo no voy a impedirte que seas sacudido por la 

genuina revelación del Espíritu Santo, sólo por darte un nombre y un apellido que te enseñaron a no aceptar. 

Lo primero es espiritualidad, lo segundo es eclesiología barata. Si esos hombres o mujeres que la iglesia evangélica 

tradicional y estructural cuestiona tienen, efectivamente, algo por lo cual rendir cuentas ante Dios, pues que lo hagan y se 

acabó. Es un asunto de cada uno de ellos y el Señor. Lo que dicen, así como los dones, suele ser irrevocable, entonces 

por lo menos, hay que tenerlo en cuenta y no descalificarlo sin examen sólo por venir de donde viene. Con eso en mente 

y aclarado, voy a encarar este trabajo relacionado con las preguntas que Pablo formula y se formula a sí mismo en todo 

el contexto de su carta a los Romanos. De hecho, no será un comentario lineal y clásico, aunque comenzaré con el 

costado histórico como para que no lo extrañes. Tampoco será un dechado de revelaciones porque en este momento, 

como estoy escribiendo esto en el mismo orden que lo vas a leer, de Introducción a Epílogo, sin cortar ni pegar tal como 

ahora podemos hacer sin ruborizarnos, no tengo ni la menor idea si me llegará alguna o si sencillamente me limitaré a 

comentarte lo obvio. Oro para que no sea así; estamos repletos y hartos de obviedades. Y me incluyo, claro está. 

1

La Justicia de los que Viven
De niño me gustaba la historia. Seguramente ya albergaba en mí dedicarme a tareas humanísticas y no a menesteres 

técnicos, así que historia, geografía y educación cívica (Una materia con la que supuestamente entendías la democracia) 

eran alternativas que me agradaban, en contra de los fastidios de las matemáticas, la geometría y la física. Los niveles de 

educación escolar en mi país estuvieron mucho tiempo en manos de la Iglesia Católica Romana, por lo que la enseñanza 

recibida siempre apuntaba a ciertos costados que hoy puedo analizar con mejor panorama y mayor objetividad. En una 

ocasión, ya adulto, intenté conocer la realidad sobre uno de nuestros próceres más importantes. Para mejor objetividad 

leí tres libros. Uno de un historiador de derecha, otro de alguien de centro y un tercero escrito por un sacerdote 

tercermundista o de izquierda. ¿Sabes qué? Me quedé sin saber quién realmente había sido ese prócer. Allí aprendí con 

las mejores notas que la historia no es necesariamente responsabilidad de quién o quienes la hayan vivido, sino 

de aquellos que luego se tomaron el trabajo de escribirla. Nuestros antiguos próceres eran hombres que no comían, 

ni bebían, ni iban al sanitario a hacer sus necesidades. Tenían hijos con sus mujeres legales, con amantes y hasta con 

indias esclavizadas durante la conquista de territorios. Así y todo, su imagen tenía para nosotros niveles intachables de 

honestidad que nadie osaría discutir. Sencillamente porque pensábamos exactamente cómo esos historiadores deseaban 

que pensemos. Así que lo que voy a relatar ahora, que tiene que ver con la historia de una carta que uno de nuestros 

apóstoles más amados escribió a la iglesia cristiana que se encontraba en Roma, tiene las características que se 

relacionan más con los estudiosos teólogos que la escribieron, que la realidad de quienes la vivieron. Pero debo hacerlo 

para darle una introducción lo más seria posible a lo que luego quiero tratar. 



Develando los Trasfondos
Cuando el apóstol Pablo escribió esta carta, (Algunos historiadores confiables aseguran que lo hizo alrededor del año 56 

después de Cristo), él no había estado jamás personalmente en Roma. Eso, pese a que estaba predicando el evangelio 

desde su dramática conversión, (Año 35 d.C.). Durante los diez años anteriores, Pablo había fundado iglesias a través del 

mundo mediterráneo. Y cuando digo “fundar iglesias”, por favor, no pienses en salones, templos o catedrales. Lo que 

Pablo fundó allí fueron comunidades, grupos, gentes, personas, asambleas, eklessias, en suma: iglesias. Esta carta, 

sin embargo, escrita cuando ya llegaba al final el que de alguna manera era su tercer viaje (Y no me gusta llamarlo 

“misionero” porque no se parece en nada a lo que hoy es un viaje misionero), era, en cierta forma, una afirmación muy 

madura de su comprensión genuina del evangelio. La iglesia de Roma, quiero contarte, había sido fundada por otros 

cristianos, que para nosotros resultarían totalmente desconocidos, aunque en cierto sentido se los menciona en el Libro 

de los Hechos 2:10, y Pablo, en sus viajes, conoció a muchos creyentes de esa ciudad. Hay algunas coincidencias 

históricas que dicen que a esta carta Pablo la escribió mientras estaba en Corinto, recogiendo dinero para ayudar a los 

cristianos necesitados de Jerusalén. No es un estilo parecido al de Jesús, que solamente se relacionó con el dinero 

merced a una bolsa que cuidaba celosamente Judas Iscariote, que al mismo tiempo le robaba y luego traicionaba. Pablo 

aparentemente proyectó irse a Jerusalén con lo recaudado y entonces sí, visitar a la iglesia de Roma, la cual vuelvo a 

insistir: no era una congregación tradicional como las que conocemos, sino un grupo diseminado que lograba reunirse 

sólo bajo la convocatoria del propio Espíritu Santo. ¿Y cómo coincidían todos a un mismo horario y en un mismo sitio? 

Ah, no lo sé; pregúntaselo al Espíritu Santo cuando dialogues con él… Parece ser que luego de recibir el aliento y el 

apoyo de los cristianos romanos, Pablo planificó dirigirse a España para predicar allí el evangelio. Así fue que les escribió 

a los romanos para contarles de su inminente visita. Teniendo en cuenta y muy a la vista sus planes, es notorio que Pablo 

escribió una carta para presentarse él mismo a una iglesia que nunca antes había visitado. Al mismo tiempo, redactó una 

exposición completa y ordenada de los grandes principios del evangelio que predicaba. 

Lineamientos Básicos de su Contenido
A esta carta, (O epístola, como a muchos les gusta denominarla), comúnmente se la considera por parte de los grandes 

teólogos como la más grande exposición de doctrina cristiana de toda la Escritura. Nadie puede afirmar que realmente así 

sea porque es muy subjetivo, pero lo cierto es que esta misiva desarrolla de forma lógica y ordenada profundas verdades 

teológicas. Está repleta de los grandes temas de la redención, la culpa de toda la humanidad, nuestra incapacidad 

personal y privada para ganarnos el favor de Dios, la muerte redentora de Cristo y el don gratuito de la salvación que sólo 

se recibe por fe. Y es muy interesante observar que, como Pablo todavía no había visitado Roma, la carta no trata 

problemas locales específicos, pero sí contiene enseñanzas generales aplicables a todos los cristianos de todos los 

tiempos. Es notorio y notable que, a través de toda la historia de la iglesia, el mensaje de la carta a los Romanos ha 

provocado muchos avivamientos y despertamientos, en la medida en que la gente comienza a descubrir la magnificencia 

de su Dios y la Gracia infinita que Él derrama sobre nosotros. Sin embargo, el tema doctrinal que más le interesa a Pablo, 

es demostrar que Dios es justo. A pesar de todo lo que sucede en este mundo; a pesar de que todos los seres humanos 

somos pecadores; a pesar de que no castiga sino que perdona a los pecadores; a pesar de que los creyentes puede ser 

que no vivan completamente de acuerdo con la justicia de Dios. A pesar que los creyentes sufren y se demora la 

redención final y a pesar que muchos judíos no creen, aún Dios es perfectamente justo, y nos ha perdonado por su 

Gracia. Por esa Su gran misericordia, Dios que es poseedor de una justicia perfecta y sin mácula, vive eternamente en 

consonancia con ella. 



Revelaciones de Jesucristo
Cierto; el subtítulo elegido simboliza más al Apocalipsis de Juan en Patmos que a esta carta a los Romanos de Pablo. Sin 

embargo, ambas contienen similar unidad: en ambas se revela a Jesucristo resucitado. Porque así como eso es esta 

carta a los Romanos, así también lo es la de Apocalipsis, muy lejos de ser revelaciones de catástrofes futuras, como a 

muchos todavía les gusta enseñar. Romanos nos enseña varias cosas en su total contexto que luego repasaremos 

haciendo hincapié en lo que es el eje central de este trabajo: las preguntas de Pablo. Nos enseña, en primer lugar, que 

no debemos confiar en nosotros mismos para salvación, sino en Cristo. Luego también nos muestra que debemos ser 

imitadores de la fe de gente como Abraham, así como que debemos ser extremadamente pacientes en épocas de 

dificultades. Que tenemos que regocijarnos de que Cristo sea nuestro máximo representante y que debemos crecer en la 

continua muerte al pecado. Que debemos caminar en cada momento de nuestras vidas con el Espíritu, que debemos 

esperar la gloria futura y confiar en que Dios convertirá en bendiciones nuestros sufrimientos actuales, que debemos orar 

y proclamar el evangelio a quienes se encuentran perdidos y que debemos alabar a Dios por la gran sabiduría de su plan 

de salvación. Especialmente en tres capítulos que van del 12 al 15, la carta a los Romanos ofrece muchos ejemplos 

específicos de la aplicación de las verdades cristianas; muestras de cómo el evangelio trabaja en la práctica tanto en la 

iglesia como en el mundo. Por último podemos aprender de Pablo el cuidado y las atenciones personales que 

manifestaba hacia los creyentes. Nada que ver esto último con la extrema indiferencia, apatía o incluso frialdad manifiesta 

que hoy por hoy podemos ver en la que también fue SU iglesia. En suma: toda la carta es la historia del plan redentor de 

Dios en Cristo; la necesidad de la redención, la detallada descripción de la obra de Cristo y sus implicaciones para los 

cristianos, y la aplicación del evangelio de Cristo a la vida diaria. Más específicamente, Jesucristo es nuestro Salvador, 

quien obedeció perfectamente a Dios como nuestro representante, y quien murió en sacrificio en lugar de nosotros. Él es 

el único en quien debemos tener fe para salvación. A través de Cristo recibimos muchas bendiciones: reconciliación con 

Dios; justicia y vida eterna; identificación con Jesús en su muerte, sepultura y resurrección; estamos vivos para Dios; 

libres de condenación; herencia eterna; sufrimos con el Señor; somos glorificados con Él; somos como Él; y el hecho de 

que aún hoy Él intercede por nosotros. Sin duda alguna, toda la vida cristiana incluyendo las nuestras, se vive a través de 

Cristo y por Cristo; haciendo oración, experimentando gozo, ejercitando exhortación, sacrificando alabanza a Dios y, en 

general, viviendo diariamente para Dios, para hacer su voluntad. 

Mandatos Superiores
Creo que a estas alturas de nuestras vidas de fe y de nuestros conocimientos, por escasos que ellos fueran, nadie pone 

en duda que el Espíritu Santo da poder suficiente para predicar el evangelio y para obrar milagros. También mora en todo 

aquel que pertenece a Cristo, y nos da vida. También hace que nuestra santidad aumente en la vida diaria, llenándonos 

de poder para obedecer a Dios y vencer el pecado, dándonos un modelo de santidad que imitar, guiándonos y purificando 

nuestras consciencias para dar verdadero testimonio y no simulaciones hipócritas. El Espíritu Santo derrama el amor de 

Dios en nuestros corazones junto al gozo, la paz y la esperanza en su poder. Nos capacita para orar correctamente y 

para llamar a Dios “Padre nuestro”, dándonos la seguridad espiritual de que somos hijos de Dios. Si queremos agradar a 

Dios debemos poner la mente en las cosas del Espíritu. Aunque Pablo discute los dones espirituales brevemente en su 

carta a los Romanos, no hace mención explícita del Espíritu Santo en conexión con esos dones, excepto cuando se 

refiere a ellos como “espirituales” (O del Espíritu). La presente obra del espíritu Santo en nosotros es sólo un anticipo de 

su futura obra celestial. Con todo esto en mente y olvidando los eximios comentarios de tantos afamados teólogos que 

respeto y considero, pero que no me son útiles en lo más mínimo a la hora de acudir al Espíritu Santo para que 



esclarezca mi entendimiento, voy a encarar la lectura de estos dieciséis capítulos que conforman esta carta, 

esencialmente buscando las preguntas que Pablo se formula con la sana pero todavía incierta intención de darle sus 

respuestas. Quiera el Señor que así sea en todas y sirva, fundamentalmente, para ayudarte a crecer, madurar y andar en 

el Espíritu tal ha sido el mandato. Me limitaré a repetir textualmente los versículos que no traen preguntas de modo 

convencional, y enfatizar con otra letra aquellos que sí las traen, porque no es mi intención comentar esta carta de 

manera teológica, sino extractar de ella aquello que se me ha ordenado extractar. (Romanos 1: 1) = Pablo, siervo de 

Jesucristo, llamado a ser apóstol, apartado para el evangelio de Dios, (2) que él había prometido antes por sus 

profetas en las santas Escrituras, (3) acerca de su Hijo, nuestro Señor Jesucristo, que era del linaje de David 

según la carne, (4) que fue declarado Hijo de Dios con poder, según el Espíritu de santidad, por la resurrección 

de entre los muertos, (5) y por quien recibimos la gracia y el apostolado, para la obediencia a la fe en todas las 

naciones por amor de su nombre; (6) entre las cuales estáis también vosotros, llamados a ser de Jesucristo; (7) a 

todos los que estáis en Roma, amados de Dios, llamados a ser santos; gracia y paz a vosotros, de Dios nuestro 

Padre y del Señor Jesucristo. (8) Primeramente doy gracias a mi Dios mediante Jesucristo con respecto a todos 

vosotros, de que vuestra fe se divulga por todo el mundo. (9) Porque testigo me es Dios, a quien sirvo en mi 

espíritu en el evangelio de su Hijo, de que sin cesar hago mención de vosotros siempre en mis oraciones, (10) 

rogando que de alguna manera tenga al fin, por la voluntad de Dios, un próspero viaje para ir a vosotros.

(11) Porque deseo veros, para comunicaros algún don espiritual, a fin de que seáis confirmados; (12) esto es, 

para ser mutuamente confortados por la fe que nos es común a vosotros y a mí. Algunas “perlas” de Pablo que 

todavía nos vienen muy bien a todos. Él, -asegura-, servía a Dios en su espíritu, lo cual deja más que claro que no se 

metía en activismos religiosos, simulaciones hipócritas ni auto convencimientos castrantes. Y no concluye allí, sino que lo 

dice con relación a lo que él estaba haciendo para con el evangelio de Jesucristo, lo cual nos deja otra enseñanza casi en 

nivel de doctrina: el evangelio es para gente espiritual, requiere servicio espiritual y rédito también espiritual. Y 

luego hay una expresión que a muchos creyentes más o menos bien informados, no deja de sorprender. Porque Pablo 

les dice que quiere ir a verlos para comunicarles algún don espiritual. Claro, tal como nosotros entendemos a la palabra 

comunicar, esto parecería ser incoherente, pero veamos. La palabra que se utiliza en el original griego para comunicaros,

aquí, es la palabra metadidomi. Tiene varios significados entre los que figuran: dar, compartir, impartir, distribuir, 

conceder. La palabra implica liberalidad o generosidad. Es utilizada para exhortar a quienes tienen dos túnicas a que 

auxilien al que no tiene ninguna, asunto que podemos ver en Lucas3:11; para animar a la gente a que dé con gozo 

rebosante, según Romanos 12:8 y para instar a trabajar con laboriosidad, a fin de dar al que está en necesidad, conforme 

se lee en Efesios 4:28. Es otra clase de comunicación, sin dudas. Finalmente, dice que estos dones que él va a 

comunicarles a estos romanos, tienen como finalidad confirmarlos. ¿Confirmarlos en qué? Si tenemos en cuenta lo que 

luego se aclara como confirmación, que es confortarlos en la fe, de eso es que precisamente se habla, de confirmar en la 

fe. ¿O no te sentiste confortado cuando uno de los dones del Espíritu Santo pudo fluir con libertad de ti hacia otras 

personas? Yo sí; cuando estaba orando por la esposa de un hermano que me había invitado a su casa para ayudarlos a 

restaurar su matrimonio, ella salió disparada hacia atrás en un shock espiritual tremendo que literalmente le cambió la 

vida, a ella, a su marido y, por ende, a su matrimonio. Pero también me la cambió a mí, ya que recibí un impacto de 

consolidación de fe que ningún hombre hubiera podido brindarme. 

Entre Justos e Injustos
(13) Pero no quiero, hermanos, que ignoréis que muchas veces me he propuesto ir a vosotros (pero hasta ahora 

he sido estorbado), para tener también entre vosotros algún fruto, como entre los demás gentiles. (14) A griegos 

y a no griegos, a sabios y a no sabios soy deudor. (15) Así que, en cuanto a mí, pronto estoy a anunciaros el 

evangelio también a vosotros que estáis en Roma.



(16) Porque no me avergüenzo del evangelio, porque es poder de Dios para salvación a todo aquel que cree; al 

judío primeramente, y también al griego. (17) Porque en el evangelio lajusticia de Dios se revela por fe y para fe, 

como está escrito: Más el justo por la fe vivirá. Quiero consignar que hay una pequeña diferencia entre la expresión 

de Pablo y la Escritura de donde la extrae. Una pequeña diferencia que, sin embargo, hace diferencia. Pablo dice que el 

justo por LA fe vivirá, mientras que Habacuc 2:4, consigna que el justo por SU fe vivirá. ¿Será lo mismo? (18) Porque la 

ira de Dios se revela desde el cielo contra toda impiedad e injusticia de los hombres que detienen con injusticia 

la verdad; (19) porque lo que de Dios se conoce les es manifiesto, pues Dios se lo manifestó. (20) Porque las 

cosas invisibles de él, su eterno poder y deidad, se hacen claramente visibles desde la creación del mundo, 

siendo entendidas por medio de las cosas hechas, de modo que no tienen excusa. (21) Pues habiendo conocido 

a Dios, no le glorificaron como a Dios, ni le dieron gracias, sino que se envanecieron en sus razonamientos, y su 

necio corazón fue entenebrecido. Buen momento para indagar respecto a qué cosa es, realmente, envanecerse en sus 

razonamientos. La palabra utilizada en los originales, aquí, es la palabra mataioo. Quiere decir vaciar, vano, tonto, inútil, 

confundido.  La palabra, en realidad, describe la lógica pervertida y la presunción idólatra de aquellos que no dan honra a 

Dios, ni le muestran alguna gratitud por sus bendiciones a la humanidad. Y todo porque en el fondo son seres vacíos, 

tontos, inútiles y altamente confundidos. No es casual. Porque convengamos en que toda la gente, mal o bien, sabe en 

sus corazones que Dios existe, así como algo de sus requerimientos morales. Esto no quiere decir que la gente puede 

venir a la fe salvadora observando la naturaleza creada, porque la fe salvadora sólo se alcanza escuchando y creyendo 

en el mensaje de la Biblia acerca de Cristo. Lo aclaro: La gente puede buscar llegar a Dios mediante una creencia, pero 

sólo tocará la fe si conoce al Dios verdadero, ya que Él es quien la otorga. Es un don. (Verso 22) = Profesando ser 

sabios, se hicieron necios, (23) y cambiaron la gloria de Dios incorruptible en semejanza de imagen de hombre 

corruptible, de aves, de cuadrúpedos y de reptiles. (24) Por lo cual también Dios los entregó a la inmundicia, en 

las concupiscencias de sus corazones, de modo que deshonraron entre sí sus propios cuerpos; (25) ya que 

cambiaron la verdad de Dios por la mentira, honrando y dando culto a las criaturas antes que al Creador, el cual 

es bendito por los siglos. Amén. Aquí hay una verdad que es inmutable e insoslayable aún en el paso de todos los 

tiempos y épocas: la falsa religión lleva necesariamente a la inmoralidad personal. Y allí es donde dice que “Dios los 

entrega a inmundicia”, lo cual nos lleva a preguntarnos: ¿Haría nuestro Dios de amor algo así? Sí, lo hace; y no porque 

realmente sea Él quien nos empuja o entrega a la inmundicia, sino por el simple acto de respuesta a un rechazo continuo 

y permanente de parte del hombre, en el mero y simple acto de apartarse, hacerse a un lado y dejar de brindar cobertura 

divina. Allí es donde el hombre queda librado a su propia naturaleza y esta, conforme a sus estructuras adámicas, lo lleva 

de un viaje a la inmundicia y todas sus consecuencias. Entonces ese “Dios lo hizo” se convierte en lo que genuinamente 

es: “Dios dejó hacer”. Y luego viene una de nuestras prácticas actuales más proliferantes: honrar al hombre más que a 

Dios mismo. ¿No lo has visto nunca, a esto, en alguna congregación cercana a tu domicilio? Yo sí. Estamos enterados: 

es cambiar la verdad por la mentira. Es reemplazar a Jehová por un becerro. Ahora ya lo sabes. Lo curioso es el 

terreno donde se produce esa caída. Un terreno que hoy por hoy ha tomado enorme crecimiento y, en muchos países 

incluido el mío, estado legal y admitido por las leyes en todo su contexto. 

Una Posición Muy Clara
(26) Por esto Dios los entregó a pasiones vergonzosas; pues aún sus mujeres cambiaron el uso natural por el 

que es contra naturaleza, (27) y de igual modo también los hombres, dejando el uso natural de la mujer, se 

encendieron en su lascivia unos con otros, cometiendo hechos vergonzosos hombres con hombres, y recibiendo 

en sí mismos la retribución debida a su extravío. Es indudable que de lo que aquí se está hablando es lisa y 

llanamente de homosexualidad. Y resulta interesante recalar en el tema, porque no es poca la confusión reinante dentro 



de los cristianos que, luchando entre acusaciones de discriminación y permisividades para con el pecado, transitan 

diferencias interdenominacionales que no hacen sino aumentar esa confusión. El caso es que la, Biblia dice que es 

abominación que un hombre se acueste con otro hombre como si fuera una mujer, o que una mujer haga lo mismo con 

otra como si fuera un hombre. El texto respectivo puedes encontrarlo en Levítico 18:22. Lo siento; no me es permitido 

modificar la palabra de Dios. También se expresa que por causa de abominaciones como la homosexualidad, la tierra 

vomitará a sus moradores, tal como se lee en levítico 18:25. Aquí Pablo la llama “inmundicia” y consecuencia de haber 

sido entregados por Dios a “pasiones vergonzosas”. Entonces, ¿Podemos comprender que se trata de una pasión? Sí, 

podemos, está escrito. Pero también se escribió que es una pasión vergonzosa. En el Antiguo Testamento, los 

responsables de estas prácticas eran expulsados de la congregación de Israel y ejecutados. En el Nuevo Testamento se 

nos dice que quienes practican la homosexualidad no entrarán al reino de Dios, conforme a lo escrito por Pablo en 1 

Corintios 6:9-10. Pablo se refiere a ella como la última expresión de la rebelión contra Dios. Cuando las personas 

cambian la verdad de Dios por una mentira, y comienzan a adorar a la criatura en lugar de al Creador, son entregados al 

mal. Buen momento para compartir lo que para el cristianismo genuino y sin pragmatismos religiosos propios de una 

inquisición, es la homosexualidad. Dentro de un contexto mucho más amplio, en síntesis es un demonio operando en la 

mente (alma) del ser humano inyectando sentimientos, emociones y voluntades del sexo opuesto. Es una tremenda 

verdad cuando un homosexual varón dice sentirse como una mujer en el cuerpo de un hombre. No está mintiendo, eso es 

lo que siente. La mentira, en todo caso, vendrá luego, cuando se procure darle una explicación a ese “sentir”. En 

Argentina se aprobó el matrimonio entre personas homosexuales. Curiosamente, en el marco de una sociedad secular en 

la que las parejas heterosexuales huyen del compromiso matrimonial para vivir en pareja sin lazo alguno de corte legal, el 

movimiento homosexual propende a lo contrario. ¿No les suena casi como una burla satánica? Cuando los valores se 

invierten, y aparece la anarquía moral, los hombres se encienden en su lascivia unos con otros, al igual que las mujeres 

unas con las otras, pero en sus propios cuerpos recibirán el castigo de sus acciones, tal como se lee en esta porción de 

romanos. Claro está que, desde un punto de vista bíblico, el ascenso de la homosexualidad constituye una señal de que 

la sociedad se encuentra en las últimas etapas de su decadencia. Basta recordar a Sodoma y a Gomorra y todas las 

implicancias que su existencia proporcionó a este tipo de movimiento. Soy consciente de la agresividad, la discriminación, 

la marginación y hasta la humillación que una gran parte de nuestra sociedad les propina injustamente a las personas 

homosexuales. No estoy de acuerdo en absoluto con esa forma de proceder y jamás formaría parte de tribunales de la 

inquisición que sentenciara, condenara y ejecutara a homosexuales. Pero eso no significa que me olvide que el pecado 

es pecado y que ningún hijo de Dios puede tener comunión con él. Cuando este tipo de asuntos se examine desde lo 

espiritual y guerrero, muy probablemente comenzará la etapa de sanidad real y no simulada. (Verso 28) = Y como ellos 

no aprobaron tener en cuenta a Dios, Dios los entregó a una mente reprobada, para hacer cosas que no 

convienen; (29) estando atestados de toda injusticia, fornicación, perversidad, avaricia, maldad; llenos de 

envidia, homicidios, contiendas, engaños y malignidades; (30) murmuradores, detractores, aborrecedores de 

Dios, injuriosos, soberbios, altivos, inventores de males, desobedientes a los padres, (31) necios, desleales, sin 

afecto natural, implacables, sin misericordia; (32) quienes habiendo entendido el juicio de Dios, que los que 

practican tales cosas son dignos de muerte, no sólo las hacen, sino que también se complacen con los que las 

practican. Pablo está describiendo con una precisión notable, casi matemática, lo que es una sociedad que se rebela 

completamente contra Dios. La naturaleza profundamente irracional del pecado se comprueba en el hecho de que aún 

los pecadores endurecidos comprenden en sus corazones que sus acciones son dignas de muerte. Sin embargo, siguen 



pecando y aun arrastran a otros consigo cuando se complacen con los que practican las mismas cosas. 

2

Corazones Circuncisos
Todos sabemos, con mayor o menor información, que la circuncisión era una acción física que determinaba la 

consolidación de un pacto. De allí que cuando se habla de corazones circuncisos, (O incircuncisos) no estamos hablando 

de cuchillos afilados, sino de compromisos con Dios, o carencia de ellos. (Romanos 2: 1) = Por lo cual eres 

inexcusable, oh hombre, quien quiera que seas tú que juzgas; pues en lo que juzgas a otro, te condenas a ti 

mismo; porque tú que juzgas haces lo mismo.(2) Más sabemos que el juicio de Dios contra los que practican 

tales cosas es según verdad(3) ¿Y piensas esto, oh hombre, tú que juzgas a los que tal hacen, y haces lo mismo, 

que tú escaparás del juicio de Dios? Pregunta Nº 1:¿Y piensas esto, oh hombre, tú que juzgas a los que tal 

hacen, y haces lo mismo, que tú escaparás del juicio de Dios? Conocí el caso de una parejita de jóvenes, hoy ya 

casados desde hace muchos años y con una vida absolutamente normal y creyentes sólidos y fieles, que pasó por un 

verdadero infierno por causa de que él estaba separado de su esposa, y eso era muy mal mirado dentro de la iglesia. De 

nada servía que se intentara demostrar que él no había sido el culpable de esa separación (Luego divorcio, cuando se 

aprobó la ley en mi país), ya que el motivo había sido el adulterio por parte de su anterior esposa. Para la iglesia era un 

divorciado y nada los haría modificar su postura. Es más, el pastor de esa iglesia, en una ocasión le negó la Santa Cena 

a la joven porque, dijo públicamente, ella se encontraba en una situación desagradable para Dios, sometiéndola de esta 

manera a una humillación pública que casi sacó a la chica de la iglesia y del camino. Con los años se supo que en ese 

preciso tiempo y momento en que ese pastor estaba juzgando y condenando dura y cruelmente a esa muchacha que sólo 

había cometido el delito pecaminoso de enamorarse de un hombre que había estado casado con otra mujer en una 

historia en la que ella no había participado, ese pastor estaba cometiendo el más oscuro de los adulterios con la 

secretaria de su iglesia. Claro está que él jamás fue juzgado ni condenado por ese evento, pero muy bien cabe como 

respuesta a esta pregunta que Pablo se formula y formula a quien quiera tomarla: ¿Creía, acaso, este buen hombre, 

que él podía hacer lo que le daba la gana con esa gente que pastoreaba, y que su propio asunto iba a escapar del 

juicio divino? Mi respuesta personal, aunque te cueste entenderla o compartirla, es que sí, que él efectivamente creía 

que Dios estaba muy contento con su actuación como pastor y juez, y que su pequeño pecadillo iba a pasar inadvertido 

porque para Dios él era muy valioso y no iba a humillarlo por tan poca cosa y sacarlo de un ministerio tan exitoso. Ese 

pastor hoy ya no existe, falleció hace ya muchos años y el tema, obviamente, se olvidó, incluso en la que fuera su propia 

congregación. No soy quien para imaginar siquiera qué cosa hizo el Señor con este hombre, pero no puedo dejar de lado 

lo que Su Palabra dice al respecto. Y tampoco esta pregunta que Pablo se formula por causa de otros hombres que 

también se creían intocables. (Verso 4) = ¿O menosprecias las riquezas de su benignidad, paciencia y 

longanimidad, ignorando que su benignidad te guía al arrepentimiento? Pregunta Nº 2:¿O menosprecias las 

riquezas de su benignidad, paciencia y longanimidad, ignorando que su benignidad te guía al arrepentimiento?

No existe una definición oficial del término benignidad, pero sí lo tiene longanimidad, que precisamente quiere decir: 

grandeza de ánimo en las adversidades, benignidad, clemencia (Parienta cercana de la misericordia) y generosidad. 

Según lo entiende Pablo, (Y yo modestamente lo comparto totalmente), el caso anteriormente citado no sólo se compone 

de un conglomerado de errores de conceptos respecto a cómo Dios evalúa o estima ciertas cosas, sino que además 

contiene un alto grado de desprecio por Su santidad. Es como aprovecharse cruelmente de una actitud de generosidad y 

compasión para utilizarla en nuestro beneficio. Esto suele verse muy a menudo en sociedades degeneradas por la 



corrupción materialista, donde padres, hijos, hermanos y hasta esposos no han dudado en estafar al otro aprovechando 

el lazo familiar. Aquí el caso es similar, porque es indudable que existe un lazo familiar entre Dios y nosotros. Él es el 

Padre celestial y nosotros somos sus hijos por adopción. Él va a comportarse como un Padre amoroso y nosotros 

deberíamos responderle en el mismo sentido. No hacerlo nos introduce en una clase especial de pecado que muy 

difícilmente tenga pronta restauración si no existe un visible arrepentimiento. 

¿Dios es Justo?
(Verso 5) = Pero por tu dureza y por tu corazón no arrepentido, atesoras para ti mismo ira para el día de la ira y de 

la revelación del justo juicio de Dios, (6) el cual pagará a cada uno conforme a sus obras: (7) vida eterna a los 

que, perseverando en bien hacer, buscan gloria, honra e inmortalidad, (8) pero ira y enojo a los que son 

contenciosos y no obedecen a la verdad, sino que obedecen a la injusticia; (9) tribulación y angustia sobre todo 

ser humano que hace lo malo, el judío primeramente y también el griego, (10) pero gloria y honra y paz a todo el 

que hace lo bueno, al judío primeramente y también al griego; (11) porque no hay acepción de personas para con 

Dios. Quiero aclarar puntualmente algo que ha confundido a mucha gente llevándola, incluso, a fomentar nuevas 

doctrinas partiendo de un camino totalmente equivocado que jamás podría llevarlos a un destino verdadero. Cuando dice 

que se pagará conforme a sus obras, de ninguna manera está en contradicción con el evangelio de salvación por dádiva, 

gracia, favor y sin mérito humano alguno. Este versículo sintetiza simplemente lo que realmente sucederá: los incrédulos 

serán juzgados por sus pecados; y los creyentes, quienes han sido liberados de sus pecados gracias al sacrificio de 

Cristo, serán recompensados en el cielo de acuerdo con su conducta en esta vida. Pero de ninguna manera hay que 

interpretar esto como salvación por buenas obras, de ninguna manera. Aunque la frase expresada de perseverando en 

bien hacer se refiere a los cristianos, su salvación no se debió a las buenas obras simplemente porque ellos confiaban en 

Cristo quien ganó para ellos la vida eterna con su sacrificio en la cruz. Y algo más; la procedencia étnica o religiosa, no 

librará a nadie del castigo que merezca. (Verso 12) = Porque todos los que sin ley han pecado, sin ley también 

perecerán; y todos los que bajo la ley han pecado, por la ley serán juzgados; (13) porque no son los oidores de la 

ley los justos ante Dios, sino los hacedores de la ley serán justificados. (14) Porque cuando los gentiles que no 

tienen ley, hacen por naturaleza lo que es de la ley, éstos, aunque no tengan ley, son ley para sí mismos, (15) 

mostrando la obra de la ley escrita en sus corazones, dando testimonio su conciencia, y acusándoles o 

defendiéndoles sus razonamientos, (16) en el día en que Dios juzgará por Jesucristo los secretos de los 

hombres, conforme a mi evangelio. Fíjate que Pablo subraya muy especialmente que tanto los judíos como los gentiles 

están bajo el juicio de Dios. Se diferencian unos de los otros en que los judíos poseen la ley, mientras los gentiles no, 

aunque por naturaleza cumplen algunas cosas estipuladas por la ley. Dios ha dado a todas las personas desde la 

creación del género humano el instinto moral, aunque el continuo reincidir en el pecado o una cultura que lo tolera, puede 

distorsionarlo. El caso es que esa gente será juzgada de acuerdo con la revelación que haya recibido. La norma para el 

juicio de los judíos será la Ley escrita; en el caso de los paganos, lo será la ley no escrita de la conciencia y la 

naturaleza.

Culpabilidades Compartidas
(Verso 17) = He aquí, tú tienes el sobrenombre de judío, y te apoyas en la ley, y te glorías en Dios, (18) y conoces 

su voluntad, e instruido por la ley apruebas lo mejor, (19) y confías en que eres guía de los ciegos, luz de los que 

están en tinieblas, (20) instructor de los indoctos, maestro de niños, que tienes en la ley la forma de la ciencia y 

de la verdad.(21) Tú, pues, que enseñas a otro, ¿No te enseñas a ti mismo? Tú que predicas que no se ha de 

hurtar,¿Hurtas?  (22) Tú que dices que no se ha de adulterar, ¿Adulteras? Tú que abominas de los ídolos,

¿Cometes sacrilegio?



(23) Tú que te jactas de la ley, ¿Con infracción de la ley deshonras a Dios?(24) Porque como está escrito, el 

nombre de Dios es blasfemado entre los gentiles, por causa de vosotros. Pregunta Nº 3: ¿No te enseñas a ti 

mismo? Está más que comprobado que, a menudo, el peor enemigo que el evangelio tiene tanto en su proclamación 

como en su puesta por obra, es el alto índice de pecado existente entre aquellos que supuestamente han sido enviados a 

difundirlo. Tómame como punto de referencia a mí mismo. Este ministerio que mi Señor ha puesto en mis manos, es de 

enseñanza. ¿Eres enriquecido, alimentado, nutrido y ungido por estas enseñanzas? Quizás sí, lo eres. Ahora bien: ¿De 

qué me serviría a mí, como ministro, si yo no aprendiera las mismas cosas que tú o no las pusiera por obra? Debo 

enseñarme a mí mismo. Luego recién compartirlo. Pregunta Nº 4: ¿Hurtas? Sabemos perfectamente cómo puede robar 

un hombre del común, pero no siempre estamos atentos a de qué modo puede hacerlo un supuesto hombre de Dios. 

¿Acaso robando el dinero que los hermanos traen para la iglesia y usándolo en su propio beneficio, o el de su familia? 

Está bien, dice la palabra que el obrero es digno de su salario, pero no existe empresa en el planeta donde el salario de 

sus obreros sea estimado y determinado por los propios obreros. A lo sumo, habrá convenciones de interrelación, (en mi 

país se denominan “paritarias”) para consensuarlo, pero la última palabra siempre la tendrá el empleador, no el 

empleado. Lo que quiero decir es que si tú te atreves a meter tu mano en la cesta de los diezmos y ofrendas y sacar una 

cantidad que crees merecer por tu trabajo, estás contrariando las leyes de oferta y demanda laboral. Quien tiene que 

disponer cuánto es tu salario y cuando vas a recibirlo, es tu patrón, tu empleador. Y ese es Dios, no tú, por más jerarquía 

que ostentes en tu iglesia. Pregunta Nº 5: ¿Adulteras? Si me tomas la pregunta con relación a tu matrimonio, es válida. 

No hay hombre en este tiempo dentro de los ambientes cristianos, que haya quedado informativamente al margen 

respecto al tremendo riesgo palpable que corren los líderes con relación a las tentaciones sexuales con hermanas o 

pseudo hermanas de la congregación. He visto innumerables casos, (Y me ha tocado ser protagonista involuntario de 

muchos otros), donde hermanas muy “vulnerables” que llegan sin otra finalidad que la de recibir ayuda porque viven sus 

vidas de un modo incorrecto con esposos no creyentes y etc. etc., terminan presionando a los líderes de tal forma que 

estos deben optar por dos soluciones contundentes: o le entregan sus custodias a sus esposas o a siervas mujeres, o se 

meten en sus camas, destrozando sus matrimonios, sus familias, sus iglesias y sus propias vidas. El adulterio es uno de 

los pecados más proliferantes dentro de las iglesias cristianas. Y no sólo tienen como protagonistas a pastores varones 

con mujeres de la congregación, sino que también se da a la inversa, ya que el espíritu de seducción primero, de lujuria 

posteriormente y de lascivia finalmente, logran su cometido cuando les dan ingreso en las vidas que sean. Claro está que 

no es la única forma de adulterio probable. Está la otra, la espiritual, que es mucho menos visible y, ¡Oh sorpresa!, mucho 

menos censurable desde la óptica de las disciplinas. Es muy probable que a un pastor que cae en adulterio sexual se lo 

separe del púlpito y hasta del liderazgo de la iglesia por un tiempo como disciplina, pero normalmente no se lo hace 

cuando lo que adultera es la propia palabra, usando versículos sueltos de manera antojadiza en su beneficio personal. 

Pregunta Nº 6: ¿Cometes Sacrilegio? No existe demasiado respecto al significado de la palabra sacrilegio. Lo cierto es 

que implica cualquier falta de consideración o respeto para con algo o alguien a quien los demás consideran como 

sagrado. Y digo que “a los demás”, porque entiendo que sonaría demasiado absoluto referirme sólo a lo que nosotros 

consideramos como tal. Cierto es que un sacrilegio dentro de la iglesia cristiana no ritualista, sólo tendrá que ver con un 

desprecio lleno de desparpajo por las personas de Dios Padre, Jesucristo el Hijo o su Espíritu Santo, (teniendo en cuenta 

que hay advertencia clara respecto a la blasfemia para con este en la Biblia). Sin embargo, el texto que hemos leído tiene 

mucho más que ver con las rutinas rituales de la época. Pablo sugiere que si bien nosotros no formaremos parte activa 

de ellas, (Tal como podríamos hacer hoy con las que pertenecen al Catolicismo Romano), no por ello debemos 

permitirnos ser irrespetuosos con aquellos que lo hagan, ya que si bien están inmersos en un grave error que puede 

inclusive acarrearles graves inconvenientes espirituales, lo están haciendo por manifiesta ceguera espiritual y no por 

simple ocurrencia humanista. Esto, claro está, en referencia a ídolos que todos estimamos como figuras o imágenes que 

en aquellos tiempos se adoraban en lugar del Dios invisible, tal como hoy se hace con estatuas de hombres o mujeres 



que se promocionan como “santos” especiales capaces de realizar milagros y ser factores de salvación de las almas. No 

obstante, déjame decirte una vez más que la palabra ídolo no es necesariamente sinónimo de estatua o imagen corporal. 

Un ídolo, bíblicamente hablando, es cualquier cosa, (Lee bien: Cualquier cosa), que decidamos colocar en nuestra 

estima, respeto y hasta adoración, por delante de Dios. Y sólo tú sabes si por ventura no tienes algún ídolo en tu vida del 

cual sólo tienes conocimiento tú. Bien; es tiempo de eliminarlo y elevar a Dios al sitial que le corresponde. Eso si no 

quieres ser víctima de tu error. Pregunta Nº 7: ¿Con Infracción de la Ley deshonras a Dios? La única ley que Dios 

deseaba que el hombre poseyera y respetara, era aquella que Él había decidido poner en su corazón. Esa que de hecho 

todos tenemos, y que muy bien se hace notar cuando estamos a punto de pecar en alguna forma, advirtiéndonos, 

(Aunque no seamos creyentes de nada), que lo que vamos a hacer está mal delante de los ojos de Dios. Luego, el 

hombre tomará una vez más su propia decisión en libre albedrío: respetará esa ley no escrita en letra y papel, o la 

desobedecerá y se convertirá en otro ser en rebelión. Dios desea lo primero, pero respetará sin intervenir lo segundo. De 

hecho, tú mismo padecerás las consecuencias de tu decisión negativa o disfrutarás de la positiva. 

Las Genuinas Marcas Internas
(Verso 25) = Pues en verdad la circuncisión aprovecha, si guardas la ley, pero si eres transgresor de la ley, tu 

circuncisión viene a ser incircuncisión.(26) Si, pues, el incircunciso guardare las ordenanzas de la ley,

¿No será tenida su incircuncisión como circuncisión?(27) Y el que físicamente es incircunciso, pero guarda 

perfectamente la ley, te condenará a ti, que con la letra de la ley y con la circuncisión eres transgresor de la ley.

(28) Pues no es judío el que lo es exteriormente, ni es la circuncisión la que se hace exteriormente en la carne; 

(29) sino que es judío el que lo es en lo interior, y la circuncisión es la del corazón, en espíritu, no en letra: la 

alabanza del cual no viene de los hombres, sino de Dios. Pregunta Nº 8: ¿No será Tenida su Incircuncisión como 

Circuncisión? En principio, déjame decirte que el término Circuncisión significa literalmente “corte en redondo”, y se 

trataba de una operación de carácter quirúrgico por la que se cortaba el prepucio del miembro viril. Dícese que fue el rito 

ordenado por Dios como señal del pacto hecho con Abraham y su descendencia, y también el sello de la justicia de su fe. 

Todos los varones de la casa de Abraham debían ser circuncidados, y después cada varón de su descendencia, al 

octavo día después de su nacimiento. Significaba simbólicamente la consagración de un pueblo a Dios, separándose del 

mundo. Algo así como el primer vestigio de lo que hoy llamamos santidad. Durante los cuarenta años que el pueblo 

anduvo vagando por el desierto, este rito no se cumplió, pero al entrar en la tierra de Dios, todos fueron circuncidados en 

Gilgal, cuando el oprobio de Egipto fue quitado. La circuncisión, entonces, vino a ser un sinónimo para Israel hasta el 

punto que eran conocidos como “los circuncisos”, mientras que los gentiles eran llamados “los incircuncisos”. En contra 

de los designios de Dios, la circuncisión devino en un acto meramente formal, cuando el pacto mismo fue dejado a un 

lado, y Dios habla de Israel como teniendo “corazón incircunciso”. Esteban acusó al Concilio judío de ser “incircunciso de 

corazón y de oídos”. Más adelante, Abraham será presentado como “padre de la circuncisión”, esto es, de los que creen y 

son el pueblo verdaderamente separado de Dios. Por ello, la circuncisión es hoy una tipología de crucificar la carne, con 

todo lo que ello implica. Por lo tanto, la octava pregunta de Pablo no tiene que ver con razones históricas ni formales de la 

tradición, sino con algo que sigue siendo en este siglo veintiuno, puntal de la oposición espiritual a los hijos de Dios: los 

que pareciendo ser circuncisos físicos son, en realidad, incircuncisos de corazón y oídos. Si observas un domingo por la 

tarde en épocas veraniegas de alto calor, caminar a un hombre relativamente joven vestido con riguroso traje  y corbata, 

(No siempre con buen gusto ni a tono), portando debajo de su brazo una especie de maletín negro de lo que, se deduce, 

es una Biblia, ¿Será eso suficiente para asegurar que ese hombre es un creyente? No, apenas será lo que de alguna 

manera puede identificar a un cristiano que está camino a su iglesia. Esto es: un circuncidado que dice ser parte del 

pueblo de Dios. ¿Qué necesitaremos para saberlo con certeza? Ver el fruto que produce ese árbol. De lo que veamos, 



sabremos si es un circunciso falso o un incircunciso fiel. 

3

La Jactancia Queda Excluida
Siempre hay alguien que ignora algo, por eso es bien válido aclarar qué cosa es la jactancia. Dice un buen diccionario de 

español que se trata de un sinónimo de arrogancia, de presunción, de orgullo excesivo. Ahora creo que no es necesario 

que te aclare por qué razón está excluida, ¿Verdad? (Romanos 3: 1) = ¿Qué ventaja tiene, pues, el judío? ¿O de qué 

aprovecha la circuncisión? (2) Mucho, en todas maneras. Primero, ciertamente, que les ha sido confiada la 

palabra de Dios. (3) ¿Pues qué si alguno de ellos han sido incrédulos? ¿Su incredulidad habrá hecho nula la 

fidelidad de Dios? (4) De ninguna manera; antes bien sea Dios veraz, y todo hombre mentiroso; como está 

escrito: para que seas justificado en tus palabras, y venzas cuando fueres juzgado. (5) Y si nuestra injusticia 

hace resaltar la justicia de Dios, ¿Qué diremos? ¿Será injusto Dios que da castigo?(Hablo como hombre).

(6) En ninguna manera; de otro modo, ¿Cómo juzgaría Dios al mundo? (7) Pero si por mi mentira la verdad de 

Dios abundó para su gloria, ¿Por qué aún soy juzgado como pecador? (8) ¿Y por qué no decir (Como se nos 

calumnia, y como algunos, cuya condenación es justa, afirma que nosotros decimos), hagamos males para que 

vengan bienes? Pregunta Nº 9: ¿Qué ventaja tiene, pues, el judío? Deberemos tomar a la expresión “judíos” 

insertada aquí, con la tipología de la actualidad: creyentes. La pregunta que Pablo formula, entonces, es: a la luz de todos 

estos acontecimientos que ha venido relatando en el capítulo anterior, qué ventaja tendría ser creyente. La respuesta la 

determina de inmediato, en el verso siguiente. Y no habla, curiosamente, de la salvación o de la vida eterna, factores que 

son muy corrientes y muy caros a la consideración actual de la predicación de las buenas nuevas; habla de la posesión 

de la palabra de Dios como patrimonio. Porque si Dios nos ha confiado a todos nosotros, creyentes fieles y genuinos, (No 

me estoy refiriendo a todos los miembros inscriptos y nominales de todas las iglesias evangélicas, por favor; que quede 

claro), esa confianza determinará una actitud hacia nosotros muy diferente a la que sin dudas tendrá con el resto del 

planeta. De hecho, nadie deberá interpretar con esto que el creyente está a salvo de cualquier delito o error garrafal. No, 

porque si así fuera, Dios estaría transgrediendo sus propias leyes, cosa que Él jamás hará, no tengas dudas. El creyente 

es especial para Dios, pero no tanto como para declararlo inimputable si comete errores graves, como por ejemplo lo que 

llamamos “pecado”. Pero el hecho de ser portador de la palabra de Dios, sí lo convierte en alguien que tiene en su interior 

un caudal de esencias espirituales que no pueden observarse en ningún otro ser humano del resto del globo terráqueo. Y 

quien crea que esto es poca cosa, mucho me temo que aún no entendió nada. Pregunta Nº 10: ¿O de qué aprovecha la 

circuncisión? En la antigüedad, lo sabemos, era un sello, una marca visible que determinaba quien era judío y quién no 

lo era. Entre otras cosas, se utilizaba para permitir el ingreso a la sinagoga o no. Por eso era natural y hasta lógico que 

las mujeres debieran quedar afuera. En la actualidad, la circuncisión es tipología de una fe cierta, genuina y libre de todo 

ritualismo o religiosidad hueca y vacía. Entonces, la respuesta a esta pregunta paulina es más que simple: esta clase de 

circuncisión sirve, en todo caso, para que Dios al verla permita o no el acceso a su Reino. Pregunta Nº 11: ¿Pues qué si 

alguno de ellos han sido incrédulos? Quiero que recuerdes por donde andamos en materia de tipología y puedas ver 

esto con claridad. La pregunta que Pablo se hace y hace a quien lo lee, es: ¿Qué ocurrirá con aquellos que, estando 

circuncidados y legitimados oficialmente por la tradición delante del sacerdocio estructural, resultan ser en su intimidad, 

simples incrédulos similares a los incircuncisos? Pues lo que va a suceder es exacta y puntualmente lo mismo que ha 

sucedido durante todo este tiempo eclesiástico con todos aquellos que, por ejemplo, viniendo al mismo templo que 

veníamos nosotros, y haciendo todas las cosas que nosotros hacíamos, en sus corazones jamás pudieron creer en lo 



mismo que nosotros creíamos o creemos. ¡Pero hermano! ¿Usted me está queriendo decir que existen cristianos 

incrédulos? – No, no te lo estoy “queriendo” decir, ¡Te lo estoy diciendo! Y no por simple ocurrencia personal, sino porque 

así lo dice el propio Dios en su palabra. ¿O con qué clase de incrédulos te crees que se las toma Él cuando los menciona 

en la Biblia? Con los de adentro. La Biblia jamás fue escrita para el mundo secular. Aunque el mundo secular la lea y 

hasta se salve por leerla, la Biblia se escribió para la iglesia. Por lo tanto, cuando la Biblia dice “incrédulos”, no habla de 

los muchachos del club de la esquina de tu casa; ¡Habla de los hermanos de tu congregación! O de ti mismo, que es 

mucho peor… Pregunta Nº 12: ¿Su incredulidad habrá hecho nula la fidelidad de Dios? Aquí la respuesta se brinda 

en el verso siguiente. Dios siempre anda portando y cargando verdad, mientras el hombre, por imperio de su naturaleza 

caída, anda peleando y perdiendo muy seguido con la mentira. Aquel que pueda decirme que jamás conoció a un hombre 

(O mujer) mentiroso, creo fielmente que es un ultra, macro, híper bendecido, ya que sobreabundan. Y no estamos 

hablando, (Una vez más) del mundo secular de puertas afuera de nuestro templo. Estamos hablando de éste, 

precisamente, y si tú quieres en épocas invernales, donde por imperio del gélido ambiente externo, suelen cerrarse las 

puertas y dejar adentro sólo a los que supuestamente son salvos y santos. Entonces, la pregunta, es: ¿Santos 

mentirosos? La respuesta es, triste y lamentablemente, afirmativa. Claro, eso nos produce un enorme contrasentido, ya 

que de ninguna manera un santo, que es alguien consagrado, separado y al margen de toda contaminación carnal, puede 

ser al mismo tiempo mentiroso, que es patrimonio claro de influencia satánica en una vida. Otra vez la respuesta será 

contundente: si es mentiroso, no es santo. ¿Y salvo? Ah, no lo sé; eso siempre es patrimonio exclusivo de Dios 

determinarlo. No hay hombre, por importante que sea o pretenda ser, que pueda arrogarse la potestad de decidir 

quién es salvo y quien no lo es. Luego, en el verso 4, leemos que dice que Dios será veraz. Y ese término, que en los 

originales griegos es la palabra alethes, se debe comparar con los nuestros “latentes” o “letargo”. Tiene que ver con algo 

genuino, real, verdadero, ideal, manifiesto, no oculto. Alethes es lo opuesto a falsedad, encubrimiento e inconsistencia 

humana. Dios es fiel en cumplir sus promesas; en Él no hay falsedad. Alethes nos asegura que sus pronunciamientos 

concuerdan con la realidad, son auténticos y están en armonía con los hechos históricos. Yo sé mi amado hermano o 

hermana, que si eres de los genuinos (De otro modo no andarías por estos espacios), ya lo sabías, pero siempre está 

muy bueno que algo más contundente te lo reafirme. Pregunta Nº 13: ¿Qué diremos? Esta pregunta de Pablo tiene que 

ver con nuestra participación involuntaria respecto a los juicios de Dios. Porque ninguno de nosotros busca comportarse 

mal para que Dios actúe, sino que creyendo hacerlo bien, comete errores e injusticias que ponen en marcha el juicio de 

Dios. Y cuando digo “juicio”, tengo que necesariamente volver a explicar una vez más, creo que lo he hecho en 

innumerables ocasiones, pero como suele decirse en el ambiente radial, “la audiencia cambia permanentemente”, que 

juicio no es eso que nosotros imaginamos en primera instancia: hecatombe y fuego del cielo a la manera de Sodoma y 

Gomorra. Ese, en todo caso, fue una clase de juicio divino que determinó también una clase de sentencia y una clase 

específica de ejecución de esa sentencia, pero no es en modo alguno una metodología pre-establecida. Juicio, mí 

estimado hermano o hermana, significa otra cosa. Es lisa y llanamente “separación de lo verdadero de lo falso”, es decir: 

establecer mediante observación, evaluación, análisis y conclusión, qué cosa es digna y apta para Dios y puede continuar 

como está, y qué cosa no es apta ni agradable para Dios y debe ser eliminada como sea. Eso es juicio. Y cuando 

cualquiera de nosotros se equivoca, (Aunque se equivoque muy feo y desagradable), necesariamente determina un juicio 

por parte de Dios, porque el juicio forma parte de su naturaleza de juez supremo. Pero eso no implica indefectiblemente 

una condena a muerte; implica una separación de lo verdadero de lo falso. Y una cosa es un verdadero equivocado, y 

otra cosa muy diferente es un falso viviendo en permanente pecado como forma habitual de existencia. Eso diremos. 

Pregunta Nº 14: ¿Será injusto Dios que da castigo? Tengo una anotación al pie de una de mis Biblias de estudio, 

colocada allí por algún buen comentarista, que señala que aunque el juicio de Dios sobre el pecado muestra su justicia y 

realza su gloria, esto no significa que sea un Dios injusto, La santidad de su naturaleza exige que se castigue el pecado. 

Sin embargo, es bien válido aclarar que cuando hablamos de castigo, tampoco nos estamos refiriendo a fuego y azufre 



descendiendo del cielo y achicharrando a pecadores masivamente. Esto, reitero, ocurrió de este modo en el diluvio y 

luego en Sodoma, por citar dos ejemplos, pero no es el método preferido ni el que Dios ama. Castigo, en muchas 

ocasiones, no va más allá de un precio justo y razonable que alguien debe pagar por un error cometido. ¿Cayó la 

jovencita en pecado de fornicación, y como consecuencia de ese pecado, quedó embarazada y fue madre soltera? 

Cometió un pecado y Dios es justo lo suficiente como para no ignorarlo. Sin embargo, el castigo implícito normalmente no 

va más allá de la carga lógica de tener que criar a un hijo en esas condiciones. Cometió robo u homicidio un hombre sin 

límites y fue a para a la cárcel por muchos años por esos delitos. Dentro de la cárcel, alguien le habló de Jesucristo y, 

asfixiado por sus culpas y angustias, terminó cayendo a los pies del Señor, arrepentido, perdonado, lavado, limpiado y 

redimido. ¿Y el castigo? Simple: tendrá que cumplir con la pena de prisión que le propinaron. Aunque ahora sea otro 

hombre, no signifique ningún peligro para la sociedad y tenga total certeza de no reincidir, su castigo será cumplir la 

pena. Y esto no siempre es en idioma espiritual. En muchos casos es simplemente en idioma humano. Por eso Pablo 

aclara que lo dice como hombre y no como apóstol. Pregunta Nº 15: ¿Cómo juzgaría Dios al mundo? De hecho, si 

Dios no tuviera ese sentido exacto, puntual e incomparable de la justicia, ¿Cómo podría juzgar al mundo? Sin embargo lo 

hace. Y en ese juicio, se desmorona todo lo que ese mundo haya erigido como valor inamovible. Y eso, créeme, 

desestructura tanto al hombre carnal y humanista, que normalmente es lo único que puede hacerlo elevar sus ojos al 

cielo, donde supuestamente cree que podrá ver a Dios, aunque en su habitual soberbia mundana, crea que podrá pedirle 

cuentas por lo que estima son equivocaciones de Dios para con sus honorables merecimientos. Ese es el hombre carnal, 

mundano, impío, pagano y pecador, además de incrédulo. Aunque esto último sea para tomarlo muy con pinzas, porque 

siempre me pregunté y pregunté a quien quisiera responderlo, cómo se puede decir que es un incrédulo o un ateo alguien 

que insulta a un Dios que supuestamente cree que no existe. Incoherencia total. De todos modos, Dios sí juzga al mundo, 

y ese mundo no puede sostenerse en pie ni una milésima de segundo frente a Su juicio inapelable e irrebatible. Sólo un 

problema: en muchas ocasiones, conjuntamente con ese mundo que se desmorona con estrépito, hay algo de lo que se 

llama iglesia. No le hace, se caen juntos. Pregunta Nº 16: ¿Por qué aún soy juzgado como pecador? Cierto. Esta es 

una pregunta que no sólo Pablo se hará en público, sino también muchos de nosotros. Que un día aterrizamos a los pies 

del Señor deshechos en todos los terrenos y prestos a ser perdonados, redimidos, lavados y planchados, para poder 

presentarnos sin mancha ni arruga. Y que a partir de ese acto, que algunos todavía procuran convencernos que tuvo un 

enorme mérito de nuestra parte, sin darse cuenta (O quizás sí) de que diciendo eso no sólo están elevando nuestra 

estima que no necesita que se eleve porque el Ego todavía nos gobierna, sino que además ignoran, desconocen o peor: 

desprecian la gracia de Dios para perdón y salvación. Por ese motivo es que todavía, pese toda nuestra mejor letra en el 

libro del comportamiento cristiano, debemos seguir siendo juzgados como pecadores. Porque lo que Dios no puede evitar 

juzgar por causa de sus propias leyes, es nuestro pecado, así como lo escribí, en singular, y que es el que traemos desde 

la historia de nuestra naturaleza adámica. Lo que sí Dios hace por misericordia y amor, es evaluar y darle cierta libertad a 

nuestros pecados, así en plural, que siempre son producto de debilidades e ignorancias. Allí es donde tenemos como 

abogado a Jesucristo el Justo. De ninguna manera lo tendríamos viviendoen pecado, que es otra cosa. Pregunta Nº 17:

¿Y por qué no decir (Como se nos calumnia, y como algunos, cuya condenación es justa, afirma que nosotros 

decimos), hagamos males para que vengan bienes? Esta pregunta que para nosotros suena casi a descabellada, 

Pablo la formulaba porque en su tiempo, algunos tergiversaban el evangelio que Pablo predicaba, diciendo que el apóstol 

decía que hagamos males para que vengan bienes. Sin embargo, queda más que claro que, aunque Dios es tan grande y 

para Él no existe imposible alguno, que tranquilamente puede hacer que de un mal sobrevenga un bien, o utilizar un 

evidente mal para su gloria, no está en su naturaleza de santidad hacer el mal. Y es por esos mismos motivos, y porque 

nosotros somos, -como ya te lo he enseñado en algunos trabajos escritos anteriores y también de audio-, que nosotros 

somos sus duplicados divinos, por lo que en modo alguno podríamos llegar a hacer un mal esperando que se convierta 

en bien. Reitero: cuando fue necesario por imperio de circunstancias que los hombres produjeron sin consultarle, Dios sí 



lo hizo. Como máximo ejemplo tenemos la cruz. Construida como elemento de maldición para quien allí fuese colgado, 

terminó siendo de bendición para todos quienes en ella fuimos crucificados conjuntamente con Cristo. 

Verdaderamente Todos han Pecado
(Verso 9) =¿Qué, pues; Somos nosotros mejores que ellos? En ninguna manera; pues ya hemos acusado a 

judíos y a gentiles, que todos están bajo pecado. (10) Como está escrito: no hay justo, ni aun uno; (11) no hay 

quien entienda. No hay quien busque a Dios. (12) Todos se desviaron, a una se hicieron inútiles; no hay quien 

haga lo bueno, no hay ni siquiera uno. (13) Sepulcro abierto es su garganta; con su lengua engañan. Veneno de 

áspides hay debajo de sus labios; (14) su boca está llena de maldición y de amargura. (15) Sus pies se apresuran 

para derramar sangre; (16) quebranto y desventura hay en sus caminos; (17) y no conocieron camino de paz.

(18) No hay temor de Dios delante de sus ojos. (19) Pero sabemos que todo lo que la ley dice, lo dice a los que 

están bajo la ley, para que toda boca se cierre y todo el mundo quede bajo el juicio de Dios; (20) ya que por las 

obras de la ley ningún ser humano será justificado delante de él; porque por medio de la ley es el conocimiento 

del pecado. Pregunta Nº 18: ¿Qué, pues; Somos nosotros mejores que ellos? Esta, podría asegurarte, es una muy 

buena pregunta que, me permito sugerir, habría que aumentar en el tamaño de su tipografía, imprimir en grandes letreros 

y pegarlos por las paredes de todos los templos cristianos conocidos y por conocerse. Ah, y también en algunos púlpitos. 

Porque es más que notorio que los cristianos tenemos la impresión de que Dios está tan impactado y enamorado de 

nosotros, que a todas luces nos va a preferir siempre por encima de lo que puedan hacer los sucios incrédulos y 

malolientes mundanos. Déjame decirte que si tú eres uno que está pensando así, en primer término no has entendido 

nada, y en segundo lugar, lo más grave de todo: no has entendido al Dios en el cual dices creer. Porque no fui yo sino Él 

quien hizo escribir que: Tanto amó Dios al mundo… (¡Sí! ¡¡¡Al mundo!!!) que dio a su Hijo unigénito…etc. Digamos 

entonces que la razón que subyace bajo la creciente corrupción de la sociedad, es que no tienen temor de Dios, es decir, 

piensan que no tienen que responder ante ningún Dios por sus inmoralidades. A esto lo puedo comprender de gente 

incrédula; donde no lo entiendo todavía es en la iglesia. En el verso 19 dice “que toda boca se cierre”, y eso tiene que ver 

con que el día del juicio nadie podrá decir que Dios ha sido injusto. Los judíos tenían la ley escrita de Dios en la Escritura, 

y los gentiles las normas morales de sus corazones y conciencias, suficientes por lo menos para que perseveraran en la 

búsqueda de Dios. Por eso la conclusión de Pablo es que todo el que está en el mundo está bajo el juicio de Dios. Pero 

no aclara si es solamente para el incrédulo o, si ese “que está en el mundo”, también incluye a cristianos carnales. De 

todos modos, ¿Tú crees que necesitamos que lo aclare? 

La Fe Siempre Justifica
(21) Pero ahora, aparte de la ley, se ha manifestado la justicia de Dios, testificada por la ley y por los profetas; 

(22) la justicia de Dios por medio de la fe en Jesucristo, para todos los que creen en él. Porque no hay diferencia, 

(23) por cuanto todos pecaron, y están destituidos de la gloria de Dios, (24) siendo justificados gratuitamente por 

su gracia, mediante la redención que es en Cristo Jesús, (25) a quien Dios puso como propiciación por medio de 

la fe en su sangre, para manifestar su justicia, a causa de haber pasado por alto, en su paciencia, los pecados 

pasados, (26) con la mira de manifestar en este tiempo su justicia, a fin de que él sea el justo, y el que justifica al 

que es de la fe de Jesús. Cuando dice “pero ahora”, en el inicio del verso 21, está subrayando el contraste entre la 

revelación de la ira de Dios, y la revelación de su justicia. Y cuando al final habla de la ley los profetas, está dando a 

entender que se refiere a todo el contexto del Antiguo Testamento. En el verso siguiente hace alusión a la fe en 

Jesucristo. Eso no significa una simple alusión religiosa o nominal de una muletilla templista, sino que habla de una 



confianza genuina en Cristo, de una sincera seguridad en Él, en lugar de en uno mismo, para alcanzar la salvación. En el 

23, mientras tanto, dice que nunca nadie alcanzará por sí mismo las normas divinas de absoluta perfección moral para 

merecer la gloria de Dios. Por lo tanto, si va a haber alguna clase de salvación, que indudablemente la va a haber, debe 

venir por otra vía. El verso 24, mientras, habla de estar justificados, significa ser declarados justos ante Dios. En el final, 

se alude a la redención, y se utiliza la palabra griega apolutrosis, que tiene que ver con una liberación, asegurada por el 

pago de un rescate. Habla de una liberación, de dejar en libertad. La palabra, en el griego secular, describía a un 

conquistador soltando a los prisioneros, un amo redimiendo a un esclavo. En el Nuevo Testamento, la palabra designa la 

liberación del mal y de la condenación del pecado por medio de Cristo. El precio que se pagó para la compra de esa 

liberación, fue su sangre derramada. Y en el verso 25 habla de la propiciación, y quiere decir apaciguamiento de la ira 

divina por medio de una ofrenda de sacrificio. Algunos niegan que la Biblia contenga esta idea porque no creen que un 

Dios de amor pueda nunca convertir a sus criaturas en objeto de su ira. Pero la idea está claramente expresada en la 

palabra griega traducida como propiciación, que ofrece la única solución ante la condena divina del pecado. En el 

corazón del evangelio yace la idea de que, si Cristo no hubiera tomado sobre sí la ira de Dios que la humanidad merecía, 

ella todavía pendería sobre nosotros. El concepto de propiciación está también vívidamente descripto en Isaías. La 

palabra sangre es una referencia a la muerte de Cristo como sacrificio realizado en lugar nuestro. La sangre derramada 

de Cristo, es una clara evidencia de que entregó su vida por nosotros. Para manifestar su justicia implica que Dios no 

había castigado todos los pecados pasados. Por lo tanto, aparecía como alguien injusto, en razón de que se había 

pecado sin que se hubiese pagado la pena correspondiente. Pero cuando Cristo murió, Él pagó incluso por los pecados 

pasados que Dios había perdonado, mostrando así que la justicia divina nunca perdona el pecado sin satisfacción 

completa de la pena. 

Eliminando la Jactancia
(27)¿Dónde, pues, está la jactancia?Queda excluida.¿Por cuál ley? ¿Por la de las obras?No, sino por la ley de la 

fe. (28) Concluimos, pues, que el hombre es justificado por fe sin las obras de la ley. (29) ¿Es Dios solamente 

Dios de los judíos? ¿No es también Dios de los gentiles? Ciertamente, también de los gentiles. (30) Porque Dios 

es uno, y él justificará por la fe a los de la circuncisión, y por medio de la fe, a los de la incircuncisión.

(31) ¿Luego por la fe invalidamos la ley? En ninguna manera, sino que confirmamos la ley. Pregunta Nº 19:

¿Dónde, pues, está la jactancia? Si te digo que jactancia es arrogancia, presunción y orgullo excesivo, creo que tú ya 

entiendes muy bien de qué estamos hablando. Ese minúsculo hombrecillo de pies pegados al suelo supone, en algún 

momento de su afiebrada divagación, que puede cuestionar, evaluar, analizar y hasta influir en Dios. Eso es moneda 

corriente en el mundo secular. Bastará ver a grandes empresarios, industriales, banqueros, deportistas de élite o actores 

o cantantes de fama, moverse en sus ambientes como si absolutamente nada pudiera detenerlos. Y lo hacen de un modo 

que en algunos casos, al verlos, no han sido pocos los cristianos que se han quedado pensando si realmente ellos tenían 

la verdad o si esa verdad simplemente pasaba por una suculenta cuenta bancaria y las influencias que ella producía en el 

marco social. Claro que eso se derrumbaría con gran estrépito a poco de, por ejemplo, contraer una grave enfermedad 

cualquiera de esas personas casi envidiadas por las mayorías. Allí se toma clara conciencia de la fragilidad humana y de 

lo poco que sirven la fama, el dinero, el poder y las influencias a la hora de encontrarse cara a cara con la muerte o su 

cercana presencia. De allí que la pregunta de Pablo apunta, entiendo, a ayudar a reflexionar al hombre que conoce a 

Cristo, y que en muchos casos, llevado por ciertas euforias templistas, se coloca en un plano casi superior al mismo Dios 

en el que dice creer. No hay jactancia que encuentre argumento sólido cuando Dios dice presente en una situación. 

Pregunta Nº 20: ¿Por cuál ley? Los fariseos de los tiempos de Pablo se ufanaban de sus posiciones jerárquicas y se 

jactaban del dominio que ejercían sobre la población rasa. Claro que cuando estos religiosos se encontraban cara a cara 



con el apóstol, así como les había ocurrido con el propio Jesús, no sabían qué actitud tomar, ya que las estructuras 

mentales que los sostenían se desmoronaban al impulso suave pero firme del genuino poder de Dios manifestado por 

medio de sus hijos. Lo que Pablo les da a entender, entonces, es si existe alguna clase de ley establecida por Dios que 

los avale en sus posturas soberbias y orgullosas de dignatarios religiosos pertenecientes a castas especiales. De hecho, 

espiritualmente no existe esa ley. Por eso la siguiente pregunta paulina. Pregunta Nº 21: ¿Por la de las Obras? Esto 

tiene que ver con la actitud de mucha gente que vive de activismo en activismo y supone, con la mejor de las intenciones, 

pero con el menor de los conocimientos, que todo lo que están haciendo, así sea en beneficio de mucha gente 

necesitada, les avala o autoriza posturas de orgullo excesivo. Y lo de las obras no es algo menor, créeme. Si pensamos 

que hay mucha gente, ¡Pero mucha de verdad! ¿Eh?, que está prácticamente convencida que por buenas obras se abre 

una autopista sin peaje a la salvación, no es para menoscabar su endiosamiento. Observa ciertas congregaciones de las 

consideradas importantes. ¿Cuál es su énfasis? Todo lo que hacen o son capaces de hacer. Que no es malo en sí 

mismo, de hecho, pero que no es lo auténticamente prioritario. En estos ambientes, tatar de hablar en términos 

espirituales, es poco menos que una utopía. Pregunta Nº 22: ¿Es Dios solamente Dios de los judíos? ¡Buena 

pregunta esta de Pablo! Remanida tal vez para nosotros que hoy accedemos a esta historia como normalmente se dice 

en los ámbitos deportivos: “con el diario o periódico del lunes”, que significa habiendo entendido todo. Pero es menester 

que entiendas que en esos tiempos, había todo un andamiaje étnico que determinaba que fuera mucha la gente que 

llegara a suponer que, en efecto, Dios era el Dios de los judíos, y no el Dios del universo. ¿No está sucediendo hoy con 

cristianos de distintas formas de credos o, lo que es más curioso, de diferente denominación de un mismo credo? Te 

podrá parecer una exageración de mi parte y te entiendo que pienses así hoy, pero déjame decirte que cuando yo 

comencé mi vida de creyente, todavía eran muchos los que suponían que había un Dios pentecostal y otro Dios bautista, 

por dar un ejemplo. Pregunta Nº 23: ¿No es también Dios de los gentiles? Fíjate que de inmediato, en el verso 

siguiente, el propio pablo se auto responde su pregunta. Y lo hace consignando algo que todos sabemos, pero que en 

muchos casos parecemos olvidar: que Dios es uno, y que justificará por la fe tanto a los de la circuncisión, (Esto es: los 

creyentes formales, agrupados), como a los de la incircuncisión, (Esto es: a los que todavía no asisten a una iglesia o 

que, incluso, asistían y se fueron a vivir su evangelio fuera de los templos) Porque hemos llegado a un lugar de nuestras 

creencias tan radicalizado y pragmático que llegamos a suponer que los salvos son los que nosotros decidimos que sean, 

y los perdidos los que nosotros descalificamos. Siempre recuerdo a un hermano nacido en una pequeña iglesia 

compuesta en su gran mayoría por rudos inmigrantes italianos. Me aseguraba este hermano que su padre no sólo estaba 

convencido que sólo los de su denominación eran salvos, sino que incluso, ese pensamiento también se reducía a su 

pequeña iglesia. ¿Los demás? Bien gracias, pero afuera. Ignorancia. Del verbo ignorar, desconocer; cero insulto. 

Pregunta Nº 24: ¿Luego por la fe invalidamos la ley? Aquí también hay una respuesta inmediata. La que nos dice que 

la fe confirma la ley, porque la ley, -no sé si lo recuerdas-, fue dada para que nosotros cayéramos en cuenta que no 

podíamos cumplirla con nuestras fuerzas, no para convertirla en una espada legalista ejecutora de cristianitos nuevos. 

Las leyes morales de Dios no son abolidas por el evangelio de Cristo. Por el contrario, todo el plan de salvación, 

incluyendo a Cristo obedeciendo por nosotros la Ley, y dando su vida para pagar nuestras transgresiones de ella, 

muestra que las normas morales divinas son eternamente válidas. 

4

Justificados en Esperanza
 (Romanos 4: 1) = ¿Qué, pues, diremos que halló Abraham, nuestro padre según la carne? (21) Porque si 

Abraham fue justificado por las obras, tiene de qué gloriarse, pero no para con Dios.



(22) Porque¿Qué dice la Escritura? Creyó Abraham a Dios, y le fue contado por justicia. (4) Pero al que obra, no 

se le cuenta el salario como gracia, sino como deuda; (5) más al que no obra, sino cree en aquel que justifica al 

impío, su fe le es contada por justicia. (6) Como también David habla de la bienaventuranza del hombre a quien 

Dios atribuye justicia sin obras, (7) diciendo: bienaventurados aquellos cuyas iniquidades son perdonadas, y 

cuyos pecados son cubiertos. (8) Bienaventurado el varón a quien el Señor no inculpa de pecado. Pregunta Nº 25:

¿Qué, pues, diremos que halló Abraham, nuestro padre según la carne? El argumento de Pablo es que Abraham no 

fue justificado por las obras o la obediencia de la ley. La afirmación que hace Santiago en 2:21 de su carta, respecto a 

que Abraham fue justificado “por las obras”, usa la palabra “justificado” en un sentido diferente, que no equivale a “ser 

declarado justo” por Dios (Como aquí), sino a “mostrarse como justo” (La palabra puede ser usada entonces en ambos 

sentidos). Pablo y Santiago están de acuerdo en que desde el inicio Abraham recibió la salvación y el perdón eterno 

solamente por la fe, tal como se lo entiende en Génesis 15:6, pero que más tarde esa salvación se manifestó por sus 

obras, cosa que recoge Génesis 22:9. Creo que así es puntualmente con nosotros, hoy. La respuesta a la pregunta de 

Pablo, entonces, es que Abraham halló una salvación eminentemente brotada de la Gracia o el favor divino, y no por las 

obras que él pudiera haber realizado y que, aunque buenas, no fueron vehículo de su salvación, sino consecuencia 

posterior de ella. Pregunta Nº 26: ¿Qué dice la Escritura? En el verso 3, donde dice que el creerle a Dios le fue contado 

por justicia, esa expresión “le fue contado”, es el vocablo griego logidzomai, y es útil para que lo comparemos con 

nuestras palabras logística o logaritmo. Nos habla numéricamente de contar, computar, calcular, sumar. Metafóricamente, 

mientras tanto, es considerar, reconocer, razonar, juzgar, evaluar, valorar. Logidzomai concluye un pensamiento, juzga 

los asuntos, saca conclusiones lógicas, decide resultados, y pone cada acción en una posición de débito o crédito. 

Un Sello de Justicia
(9) ¿Es, pues, esta bienaventuranza solamente para los de la circuncisión, o también para los de la 

incircuncisión?Porque decimos que a Abraham le fue contada la fe por justicia. (10) ¿Cómo, pues, le fue 

contada? ¿Estando en la circuncisión o en la incircuncisión? No en la circuncisión, sino en la incircuncisión.

(11) Y recibió la circuncisión como señal, como sello de la justicia de la fe que tuvo estando aún incircunciso; 

para que fuese padre de todos los creyentes no circuncidados, a fin de que también a ellos la fe les sea contada 

por justicia; (12) y padre de la circuncisión, para los que no solamente son de la circuncisión, sino que también 

siguen las pisadas de la fe que tuvo nuestro padre Abraham antes de ser circuncidado. Pregunta Nº 27:

¿Es, pues, esta bienaventuranza solamente para los de la circuncisión, o también para los de la incircuncisión?

Es más que notorio que en este idioma simbólico aunque ciento por ciento literal desde lo histórico, cuando dice 

circuncisión se refiere al pueblo judío, en tanto cuando expresa incircuncisión tiene que ver con los gentiles. Pablo apela 

a la vida de Abraham para demostrar que la gratuita dádiva de la salvación no está limitada para aquellos que han 

recibido la señal física de haber sido incluidos en el pueblo de Dios bajo el antiguo pacto, o sea la circuncisión. Pregunta 

Nº 28:¿Cómo, pues, le fue contada? El mismo argumento, fíjate, podría haberse utilizado para poner en evidencia que 

una persona ha sido perdonada antes de recibir, bajo el nuevo pacto, el bautismo, que es el signo externo de la 

conversión. Por eso Pablo se pregunta, aunque indudablemente conoce de antemano la respuesta, que cómo le fue 

contada esa justicia al llamado “padre de la fe”. Pregunta Nº 29: ¿Estando en la circuncisión o en la incircuncisión?

Claro está que, para inmensa sorpresa indisimulada de aquellos judíos del primer siglo, Pablo argumenta sobre estas 

bases sólidas, que Abraham es también padre de los creyentes gentiles, obviamente, incircuncisos. ¿Exagera Pablo? 

¿Se equivoca? No se trata de establecer un estudio teológico profundo pleno en riquezas históricas o sociales, se trata 

de poner sobre el tapete la acción del Espíritu Santo en el asunto. Y bajo esta óptica, no cabe duda alguna que tanto 

judíos como gentiles gozaron del mismo favor de Dios y no por sus pactos físicos, sino por los espirituales. Exactamente 



igual a como sucede hoy. 

Una Promesa Intacta
(13) Porque no por la ley fue dada a Abraham o a su descendencia la promesa de que sería heredero del mundo, 

sino por la justicia de la fe. (14) Porque si los que son de la ley son los herederos, vana resulta la fe, y anulada la 

promesa. (15) Pues la ley produce ira; pero donde no hay ley, tampoco hay transgresión. (16) Por tanto, es por fe, 

para que sea por gracia, a fin de que la promesa sea firme para toda su descendencia; no solamente para la que 

es de la ley, sino también para la que es de la fe de Abraham, el cual es padre de todos nosotros (17) (como está 

escrito: te he puesto por padre de muchas gentes) delante de Dios, a quien creyó, el cual da vida a los muertos, y 

llama las cosas que no son, como si fuesen. (18) Él creyó en esperanza contra esperanza, para llegar a ser padre 

de muchas gentes, conforme a lo que se le había dicho: así será tu descendencia. (19) Y no se debilitó en la fe al 

considerar su cuerpo, que estaba ya como muerto (siendo de casi cien años), o la esterilidad de la matriz de Sara.

(20) Tampoco dudó, por incredulidad, de la promesa de Dios, sino que se fortaleció en fe, dando gloria a Dios, 

(21) plenamente convencido de que era también poderoso para hacer todo lo que había prometido; (22) por lo 

cual también su fe le fue contada por justicia. (23) Y no solamente con respecto a él se escribió que les fue 

contada, (24) sino también con respecto a nosotros a quienes ha de ser contada, esto es, a los que creemos en el 

que levantó de los muertos a Jesús, Señor nuestro, (25) el cual fue entregado por nuestras transgresiones, y 

resucitado para nuestra justificación. Muchas experiencias humanas, tales como el amor, el gozo, la paciencia, el 

coraje y la misericordia, pueden ser hasta cierto punto el fruto de nuestro propio esfuerzo. Pero la fe aparece cuando 

dejamos de intentar lograr algo por nosotros mismos, y confiamos en que alguien lo logre en nuestro lugar. La fe es una 

experiencia completamente opuesta a la autosuficiencia. Aparentemente, esta es la razón por la cual Dios decidió que la 

fe fuese enteramente y sin contaminaciones ambientales, la disposición del corazón que nos trae salvación, para que sea 

por gracia, esto es, para que constituyese una dádiva divina enteramente gratuita, independiente de cualquier mérito 

nuestro. Es sumamente valioso liberar el poder creador de la Palabra de Dios, creyendo en ella en medio de las peores 

dificultades. La fe de Abraham de que dios cumpliría su promesa estaba basada en la confianza en el poder divino, el 

cual se demostró en la resurrección y en la creación. Cuando se habla de esperanza contra esperanza, se lo plantea en 

forma contraria a cualquier expectativa humana ordinaria, mientras que al decir que es en esperanza, se aguarda que 

Dios cumpla efectiva y puntualmente con sus promesas. Por eso, no sólo dicen los libros elementales del evangelio, sino 

el máximo tratado íntimo de la fe, que deberás mantenerte absolutamente firme cuando seas tentado por la incredulidad, 

en cualquiera de sus facetas, en la certeza plena y seguridad cierta de que Dios siempre cumple con sus promesas. Por 

eso se añade que él se fortaleció en fe. Eso implica que a la espera cerca de diez años de que se cumpliera una promesa 

de realización aparentemente imposible, en lugar de debilitarse, la fe de Abraham creció, mientras seguía dándole gloria 

a Dios. Aunque a todo lo largo del Nuevo Testamento se nos da cuenta de los beneficios que nos ha traído la 

resurrección de Cristo, aquí ésta nos gana específicamente la justificación, esto es, el ser declarados como justos delante 

de Dios. Al levantar a Cristo de entre los muertos, Dios anuncia tanto su aprobación de la obra redentora de Cristo ya 

consumada, como de todos los que creen, y por lo tanto están unidos al Señor en su resurrección. 

5



Morir Para Vivir
 (Romanos 5: 1) = Justificados, pues, por la fe, tenemos paz para con Dios por medio de nuestro Señor 

Jesucristo; (2) por quien también tenemos entrada por la fe a esta gracia en la cual estamos firmes, y nos 

gloriamos en la esperanza de la gloria de Dios. Toda la vida cristiana es el fruto de la gracia de Dios, en la cual 

estamos firmes: su favor y previsión en Cristo que no merecemos. La gloria de Dios es una manifestación externa de su 

esencia interior. Al regreso del Señor se revelará esa gloria en toda su plenitud, y los creyentes se regocijan por la 

perspectiva de contemplarlo tal cual es y compartir su gloria. (3) Y no sólo esto, sino que también nos gloriamos en 

las tribulaciones, sabiendo que la tribulación produce paciencia; (4) y la paciencia, prueba; y la prueba, 

esperanza; (5) y la esperanza no avergüenza; porque el amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazones 

por el Espíritu Santo que nos fue dado. Es inexplicable ese sentir que sólo los creyentes genuinos conocen de manera 

perfecta, sin que nadie se los aclare. Cuando mayores parecerían ser las dificultades o las crisis que esa gente está 

viviendo, mayor es su esperanza y su certeza de recibir todo lo que Dios ha prometido. La palabra griega que aquí se 

traduce como amor, es la palabra ágape. Una palabra a la que el cristianismo le dio un nuevo significado. Fuera del 

Nuevo Testamento, raramente se usa en los manuscritos griegos existentes en la época. Ágape denota una invencible 

benevolencia y una irreductible buena voluntad, que siempre busca el bien de la otra persona, no importa lo que ésta 

haga. Es el amor sacrificial que da libremente sin pedir nada a cambio y no se detiene a considerar el valor de su objeto. 

Ágape es un amor que se ofrece conscientemente, mientras que philos depende de circunstancias involuntarias; tiene 

que ver con voluntad más que con la emoción. Ágape describe el amor incondicional de Dios por el mundo, y representa 

el carácter interno de los miembros del Reino de Dios. 

Un Lugar Merecido
(6) Porque Cristo, cuando aún éramos débiles, a su tiempo murió por los impíos. (7) Ciertamente, apenas morirá 

alguno por un justo; con todo, pudiera ser que alguno osara morir por el bueno. (8) Más Dios muestra su amor 

para con nosotros, en que siendo aún pecadores, Cristo murió por nosotros. (9) Pues mucho más, estando ya 

justificados en su sangre, por él seremos salvos de la ira. (10) Porque si siendo enemigos, fuimos reconciliados 

con Dios por la muerte de su Hijo, mucho más estando reconciliados, seremos salvos por su vida. (11) Y no sólo 

esto, sino que también nos gloriamos en Dios por el Señor nuestro Jesucristo, por quien hemos recibido ahora la 

reconciliación. Aquí hay una verdad que, si bien no ha estado escondida, al menos sí ha pasado desapercibida para 

muchos que gustan de leer las Escrituras, y es que no tuvimos que presentarnos como justos delante de Dios antes de 

que enviara a Cristo para ganar nuestra salvación. De acuerdo, no es vida o muerte, pero convendrás conmigo que te 

cambia algunos mapas teológicos que tenías, ¿No es cierto? Luego hace especial hincapié en la sangre. Y no es gratuito, 

ya que la sangre es la reconciliación y la vida victoriosa. El verso 10 establece que toda persona es injusta y, por 

consiguiente, merece ser juzgada. El amor de Dios va más allá de la satisfacción de la justicia, y establece  un lazo de 

comunión en la sangre de Cristo Jesús. La fe en su sangre no solamente nos libera de la ira de Dios, sino que también es 

el medio para una vida victoriosa. 1) La sangre de Cristo resuelve el asunto legal de nuestra separación de Dios, 

reconciliándonos con Él, y 2) La fe en su sangre infunde vida divina y nos da fuerzas para nuestro triunfar continuo sobre 

el pecado. Esto nos lleva a coincidir que, aún en la tribulación, no sólo confiamos en Dios para recibir futuras bendiciones, 

sino también nos gloriamos en Dios por el actual compañerismo que con Él disfrutamos a través de Cristo. 



De la Muerte a la Vida
(12) Por tanto, como el pecado entró en el mundo por un hombre, y por el pecado la muerte, así la muerte pasó a 

todos los hombres, por cuanto todos pecaron. (13) Pues antes de la ley, había pecado en el mundo; pero donde 

no hay ley, no se inculpa de pecado. (14) No obstante, reinó la muerte desde Adán hasta Moisés, aun en los que 

no pecaron a la manera de la transgresión de Adán, el cual es figura del que había de venir. (15) Pero el don no 

fue como la transgresión; porque si por la transgresión de aquel uno murieron los muchos, abundaron mucho 

más para los muchos la gracia y el don de Dios por la gracia de un hombre, Jesucristo. (16) Y con el don no 

sucede como en el caso de aquel uno que pecó; porque ciertamente el juicio vino a causa de un solo pecado 

para condenación, pero el don vino a causa de muchas transgresiones para justificación. (17) Pues si por la 

transgresión de uno solo reinó la muerte, mucho más reinarán en vida por uno solo, Jesucristo, los que reciben 

la abundancia de la gracia y el don de la justicia. (18) Así que, como por la transgresión de uno vino la 

condenación a todos los hombres, de la misma manera por la justicia de uno vino a todos los hombres la 

justificación de vida. (19) Porque así como por la desobediencia de un hombre los muchos fueron constituidos 

pecadores, así también por la obediencia de uno, los muchos serán constituidos justos. (20) Pero la ley se 

introdujo para que el pecado abundase; más cuando el pecado abundó, sobreabundó la gracia; (21) para que así 

como el pecado reinó para muerte, así también la gracia reine por la justicia para vida eterna mediante Jesucristo.

Este pasaje, en principio, debe ser entendido en un contexto global en el que se hace una exposición del evangelio de la 

gracia de Dios revelada a través de Jesucristo. También continúa magnificando la gracia de Dios, al presentar la 

dimensión universal de la obra redentora de Cristo. El verso 18, por ejemplo, resume las enseñanzas de Pablo. El acto de 

un hombre introdujo el pecado en el mundo y la pena de muerte sobre la raza humana. Por otro lado, la obediencia de un 

hombre contradijo este hecho y puso la justicia y la vida eterna a disposición de la humanidad. Adán representó a toda la 

humanidad atrapada por el pecado y la muerte. Jesucristo representa a una nueva humanidad caracterizada por la 

justicia y la vida. Recibimos las consecuencias del acto de Adán al nacer, y las del sacrificio de Cristo a través de la 

obediencia y la fe. La expresión “como el pecado” que leemos en el verso 12, es la clave para entender todos los 

versículos que van del 12 al 21. Porque Pablo se dispone a trazar varios paralelos entre la forma como Adán nos afectó, 

y cómo lo hizo Jesucristo. La frase “por cuanto todos pecaron”, probablemente significa que todos pecaron “en Adán”, 

esto es, cuando el primer hombre pecó, dios consideró que habían pecado todos sus descendientes, en razón de que 

adán era nuestro representante. Sin embargo, otros creen que esta frase significa meramente que todos los demás 

pecaron después y por eso murieron. Pero los versos 13 y 14 parecen apoyar la primera interpretación. Pablo refuerza y 

demuestra su afirmación del verso 12, señalando el hecho de que la gente moría en el tiempo que precedió a la 

proclamación de la ley (Me refiero a la ley escrita en los Diez Mandamientos de Éxodo 20). Su argumento es que la gente 

moría porque toda la humanidad había sido hallada culpable a causa del pecado de Adán, y por ello era castigada, no 

porque transgredía deliberadamente la Ley (Que aún no existía). Pablo dice que no pecaron a la manera de la 

transgresión de Adán; esto es, no pecaron al desobedecer un mandamiento verbal específico de Dios. Y con respecto a 

cuándo dice que “es figura”, está hablando de un anticipo viviente o tipología de otro que vendría después. Pablo, en su 

detalle, se refiere a Adán como una tipología o figura de Cristo, y traza una analogía entre ambos. Su similitud consiste 

en que sus actos han afectado a mucha gente. Pero sus diferencias son más pronunciadas, y Pablo ofrece un triple 

contraste. Primero, la acción de Adán constituyó una transgresión, un extravío voluntario; la de Cristo, una acción de 

gracia. Segundo, el pecado de Adán trajo consigo la condenación y la muerte, mientras que Cristo trajo justificación y 

vida. Tercero, Adán se caracteriza por la desobediencia, y Cristo por la obediencia. Somos parte de la actitud de Adán a 

través del nacimiento, pero somos de Cristo por la fe. En Adán somos condenados y morimos, más gracias a la obra 



redentora de Cristo, por la fe podemos ser justificados y vivir. En el verso 18, en tanto, donde dice “todos los hombres”, 

no se alude a la misma gente en ambas ocasiones, ya que entonces el versículo significaría que todo aquel que naciese 

será salvo, una especie de universalismo antojadizo, y que es algo que la escritura jamás ha enseñado. Por el contrario, 

el primer “todos los hombres” se refiere a todos los representados por Adán, o sea, el conjunto de la raza humana. El 

segundo “todos los hombres” alude a aquellos representados por Cristo, esto es, a todos los que creen en el Señor. El 

verso 19, por su parte, es un resumen del plan de Dios a la luz de figuras representativas de la raza humana. Adán pecó 

(Una vez), y todos los que Adán representaba fueron encontrados culpables. Cristo obedeció (A través de toda su vida) y 

todos a los que Cristo representaba  serán constituidos justos. Algunos objetan esta idea de figuras representativas de la 

raza humana. Peo si no creemos justo que nos consideren culpables por el pecado de Adán, tampoco deberíamos 

pensar que es justo que nos declaren inocentes por la obediencia de Cristo. Respecto a los versos 20 y 21, hay algunas 

explicaciones que no hacen más que dejar claramente en evi9dencia lo que tantas veces se nos ha enseñado, respecto a 

que el mayor propósito de la Ley era hacer evidente el pecado, y de esa forma manifestar mejor la necesidad de la 

redención. 

6

De la Esclavitud a la Libertad
(Romanos 6: 1) = ¿Qué, pues, diremos? ¿Perseveraremos en el pecado para que la gracia abunde? (2) En 

ninguna manera. Porque los que hemos muerto al pecado ¿Cómo viviremos aún en él? (3) ¿O no sabéis que 

todos los que hemos sido bautizados en Cristo Jesús, hemos sido bautizados en su muerte? (4) Porque somos 

sepultados juntamente con él para muerte por el bautismo, a fin de que como Cristo resucitó de los muertos por 

la gloria del Padre, así también nosotros andemos en vida nueva. (5) Porque si fuimos plantados juntamente con 

él en la semejanza de su muerte, así también lo seremos en la de su resurrección; (6) sabiendo esto, que nuestro 

viejo hombre fue crucificado juntamente con él, para que el cuerpo del pecado sea destruido, a fin de que no 

sirvamos más al pecado. (7) Porque el que ha muerto, ha sido justificado del pecado. (8) Y si morimos con Cristo, 

creemos que también viviremos con él; (9) sabiendo que Cristo, habiendo resucitado de los muertos, ya no 

muere; la muerte no se enseñorea más de él. (10) Porque en cuanto murió, al pecado murió una vez por todas; 

más en cuanto vive, para Dios vive. (11) Así también vosotros consideraos muertos al pecado, pero vivos para 

Dios en Cristo Jesús, Señor nuestro. (12) No reine, pues, el pecado en vuestro cuerpo mortal, de modo que lo 

obedezcáis en sus concupiscencias; (13) ni tampoco presentéis vuestros miembros al pecado como 

instrumentos de iniquidad, sino presentaos vosotros mismos a Dios como vivos de entre los muertos, y vuestros 

miembros a Dios como instrumentos de justicia. (14) Porque el pecado no se enseñoreará de vosotros; pues no 

estáis bajo la ley, sino bajo la gracia. Pregunta Nº 30: ¿Qué, pues, diremos? Esta pregunta que aquí Pablo se 

formula como parte de un todo que ahora examinaremos, tiene sin embargo un correlato bastante frecuente en la vida de 

fe de muchos cristianos contemporáneos. Se enfrentan con diversas corrientes opuestas a sus creencias y se lo plantean 

del mismo modo, aunque en primera persona: ¿Y ahora qué debo decir? Golpean a la puerta de nuestra casa, un 

domingo a las nueve de la mañana, un grupo de simpáticos (O a veces no tan simpáticos) Testigos de Jehová, con su 

ropa impecable y sus niños de traje y corbata como imitaciones minúsculas de hombres maduros, a exponernos su 

doctrina y la aparente necesidad imperiosa de nuestra parte de incorporarnos a su grupo. ¿Qué, pues, diremos? Y que 

conste que no tomo a los respetables hombres y mujeres que integran los Testigos de Jehová como ejemplo, no por 

animosidad ni nada por el estilo, sino porque les reconozco una capacidad de abnegación, esfuerzo y compromiso que 



más de un cristiano desearía exista en su iglesia. De hecho, uno de los motivos que anima a muchos hermanos a 

escribirme, ha sido exacta y puntualmente ese: ¿Qué responder ante la visita de Testigos de Jehová? ¿Cómo debatir con 

ellos? ¿Cómo confrontar sus creencias con las nuestras? Mi respuesta ha sido siempre la misma: no confronten, no 

debatan.El evangelio no es una ideología política, es un estilo de vida. A lo sumo, tener muy en cuenta, -para adentro y 

para afuera-, que el árbol se sigue conociendo por sus frutos. De todos modos, ese “¿Qué diremos?”, no digo que 

atormente, pero sí preocupa a muchos cristianos fieles y sinceros. ¿Y sabes qué? Tienen razón de preocuparse, porque 

cuando tú no sabes qué decir respecto a algo, en realidad estás mostrando que tú no sabes muy bien todavía dónde 

estás parado. Yo suelo decir más o menos lo mismo, pero eso aquí, en mi lugar de residencia: “No discutamos. Ven a mi 

calle, siéntate en el cordón de la vereda frente a mi casa y mírame vivir. Luego hablamos”. ¿Fantochada? ¿Soberbia? 

¡No! Simple confianza en la autoridad de un testimonio de convicciones serias y no sólo de un discurso teológico 

convincente. ¿Qué, pues, diré? Lo que el Espíritu Santo ponga en mi boca. Ni un milímetro más, ni un milímetro 

menos. Pregunta Nº 31: ¿Perseveraremos en el pecado para que la gracia abunde? La enseñanza de Pablo en el 

capítulo anterior, respecto a que a mayor pecado más abundante gracia, era susceptible de ser tergiversada. Y como ha 

venido sucediendo puntualmente con toda la obra de Dios que puede ser tergiversada, el diablo y sus huestes lo han 

intentado y, en muchos casos, también logrado. Porque fíjate que es tanta la basura teológica falsa ha podido meter 

Satanás en las mentes de muchos cristianos demasiado místicos, que tranquilamente algunos pudieron haber  entendido 

que, si pecando le daban a Dios la oportunidad de mostrar lo grandioso de su gracia, entonces debían pecar una y otra 

vez para que eso fuera posible. Fíjate hasta qué extremo podría llegar la confusión de alguien que, pese a haber leído la 

Biblia de cabo a rabo y tener más que claro lo que Dios piensa y determina respecto al pecado, de pronto podrían 

encontrase aceptando y permitiendo ese pecado pesando, -oh inconsciencia-, que le están haciendo un gran favor a Dios 

permitiéndole otorgar mayor gracia. (!) En el momento de estar preparando este trabajo, recibí un correo de una mujer 

que me confesaba que no tenía seguridad de su salvación. Cuando quise saber el motivo, me dio una serie de 

argumentos muy dispersos y difusos, lo que por su estructura y mi propio discernimiento, me dejaron entrever que había 

pecado en su vida y de allí su miedo. Se lo comenté como lo hago casi siempre, sin utilizar ninguna clase de anestesia, y 

su reacción fue puntualmente la que esperaba. Ella entendía que si se había convertido y era salva, a Dios no le podía 

preocupar demasiado lo que ella hiciera hoy con su cuerpo. Le habían enseñado que la salvación no se pierde. Y no me 

opongo a esa enseñanza, y hasta podría decirte que en un cierto punto de ella, la comparto. Pero no puedo dejar de decir 

que, si te atreves a pecar sin ningún miramiento ni pudor, auto convenciéndote de que anda pasará, yo me preocuparía 

mucho por saber si realmente el día que te convertiste, te convertiste o si sólo hiciste una oración y pensaste que con eso 

sobraba y bastaba. Porque podemos coincidir en que la salvación ganada no se pierde, pero en lo que no coincidiremos 

tan fácilmente es en evaluar si esa salvación ya está lograda o no, porque a eso solamente lo sabe Dios. Nosotros, 

apenas nos conformamos con las imágenes de los “como que” que los hombres hacen en esta tierra. Pregunta Nº 32:

¿Cómo viviremos aún en él? La idea de un cristiano perseverando en el pecado es totalmente contraria al evangelio. El 

pecado es odioso y destructivo, y aquellos que han muerto al pecado y a su poderosa influencia no deben desear vivir en 

él nunca más. Lo he explicado y también enseñado en varios trabajos al respecto, y muchos basados en profundos 

estudios de hombres de Dios irreprochables desde el punto de vista bíblico, aunque cuestionados por los teólogos de 

Babilonia, que temen que la gente crea lo que verdaderamente tiene que creer y desestimen lo que ellos enseñan para 

beneficios propios, que una cosa es cometer pecados y otra muy distinta es vivir en pecado. Lo primero, siempre es 

factible aún para creyentes sólidos, aunque expuestos a toda clase de tentaciones. En ese caso, abogado tenemos, a 

Jesucristo el justo. La segunda posibilidad, en cambio, a mi modesto entender no tiene nada que ver con los creyentes. Y 

si alguien me dice que ha sido testigo de creyentes viviendo en pecado, déjenme decirles que tengo la obligación de 

poner muy en duda su calidad de creyente. Me quedaría más con un hombre o mujer religioso, que asiste a una iglesia 

determinada cumpliendo con todos sus requisitos internos. Asunto loable y para nada digno de crítica, pero insuficiente a 



la hora de hablar de salvación. Pregunta Nº 33: ¿O no sabéis que todos los que hemos sido bautizados en Cristo 

Jesús, hemos sido bautizados en su muerte? En primer lugar debo referirme al bautismo en agua tradicional que 

conocemos y practicamos en nuestras congregaciones cristianas. Con distintas formas y versiones, pero todos apuntados 

a un mismo símbolo. Que el creyente se una a Cristo en su muerte, sepultura y resurrección. El tema puntual del 

bautismo en agua y delante de mucho público, (Normalmente los estatutos internos de las diferentes denominaciones 

coinciden en este punto, aunque existen algunas que lo ponen como única llave de ingreso a la calidad de miembro 

oficial), es sumergirse en las aguas como símbolo de muerte, permanecer un par de segundos sumergido como símbolo 

de sepultura y emerger como símbolo de resurrección. Antiguo, emotivo y para nada censurable, pero me temo que un 

tanto alejado de lo que realmente habla la Biblia cuando habla de bautismo. Y no voy a extenderme en esto porque ya lo 

he enseñado con suficiente base bíblica y sin recibir ni críticas ni cuestionamientos de nadie, pero me limitaré a reiterar 

que el término bautizar, es traducción de “sumergir”, y esto tiene que ver en un ámbito espiritual pleno de sumergirse en 

la presencia espiritual del Señor, y de allí salir ungido y con poder del Espíritu Santo operando en nuestras vidas. Podrá 

parecer muy quimérico, pero te ruego que me presentes un mejor testimonio de la otra interpretación en base a los frutos 

visibles de uno y otro emergidos de distintos bautismos. Con estas pequeñas acotaciones en mente, y tratando de 

desestructurar tu mente de las enseñanzas tradicionales que no siempre son bíblicas, pero seguimos respetando porque 

hace mil años que se viene haciendo así y cómo vamos a modificarlas ahora, ¡Los más viejos se nos van a ofender y a 

irse a otra iglesia!, debo preguntarte: ¿Cómo encaja mejor esto de ser bautizados en la muerte de Jesús, como se nos ha 

enseñado o cómo te lo he dado a entender? No me respondas nada, consulta al Espíritu Santo que mora en ti y Él te dirá 

lo justo, no un hombre imperfecto de carne y hueso. Cuando Pablo habla de nuestro viejo hombre se refiere a nuestras 

vidas antes de nuestra conversión, esto es: lo que éramos antes de ser cristianos bajo el dominio irrestricto de la carne. 

Cuando habla del cuerpo del pecado, en tanto, se refiere a la naturaleza pecaminosa existente dentro de nosotros, no al 

cuerpo humano específicamente. El verbo griego traducido como “sea destruido”, no significa que sea aniquilado, sino 

derrotado y privado de su poder. Esto va a evitar confusiones, malos entendidos y hasta muchos tremendos errores en 

los que el enemigo ha logrado hacer incurrir a cristianos al punto de llevarse sus vidas con esta estratagema de 

tergiversación y engaño. Al decir “muertos al pecado”, por su parte, está diciendo no sometidos al pecado ni al dominio de 

su poder en nuestras vidas, es decir, muertos a su poder esclavizador, aunque no a todas sus influencias. De allí que una 

conclusión lógica es que si estamos muertos al dominio del pecado, y si el pecado ejerce efectos destructivos en nuestras 

vidas, entonces, como es natural, no debemos dejarlo que reine en nuestros cuerpos. Enfrentamos un continuo reto día 

tras día; nos inclinamos ante el pecado o ante Dios, esa es la única opción. Y cuando se refiere a miembros, habla de las 

varias partes de nuestro cuerpo, probablemente como representativas de todos los aspectos de nuestra vida. Aunque en 

esta vida nunca podemos decir que estamos libres de pecado, tampoco debemos decir, por ejemplo, “este pecado me ha 

derrotado, me rindo”. El poder de la resurrección de Cristo, que obra en nosotros, es mayor que el poder de cualquier 

pecado, no importa el tiempo que haya afectado nuestras vidas. Estar bajo la ley, por su parte, es estar subordinados a 

un sistema que nos obliga a ganarnos la salvación obedeciéndola, pero estar bajo la gracia es ser justificado y vivir por el 

poder de la resurrección de Cristo que mora en nosotros. Podemos morir al pecado, no porque la ley lo prohíbe, sino por 

todos los recursos que nos ofrece la gracia. Algunos interpretan erróneamente este versículo como si no importara que 

los cristianos desobedecieran los mandamientos morales de Dios, porque ya no están –dicen- bajo la ley. Tal punto de 

vista está en contraposición con las concepciones de Pablo sobre el pecado, y las propias palabras de Jesús sobre la 

Ley. 

De Esclavos a Siervos
(15) ¿Qué, pues? ¿Pecaremos, porque no estamos bajo la ley, sino bajo la gracia? En ninguna manera. (16)

¿No sabéis que si os sometéis a alguien como esclavos para obedecerle, sois esclavos de aquel a quien 

obedecéis, sea del pecado para muerte, o sea de la obediencia para justicia?



(17) Pero gracias a Dios, que aunque erais esclavos del pecado, habéis obedecido de corazón a aquella forma de 

doctrina a la cual fuisteis entregados; (18) y libertados del pecado, vinisteis a ser siervos de la justicia.

(19) Hablo como humano, por vuestra humana debilidad; que así como para iniquidad presentasteis vuestros 

miembros para servir a la inmundicia y a la iniquidad, así ahora para santificación presentad vuestros miembros 

para servir a la justicia. (20) Porque cuando erais esclavos del pecado, erais libres acerca de la justicia. (21)

¿Pero qué fruto teníais de aquellas cosas de las cuales ahora os avergonzáis?Porque el fin de ellas es muerte.

(22) Más ahora que habéis sido libertados del pecado y hechos siervos de Dios, tenéis por vuestro fruto la 

santificación, y como fin, la vida eterna. (23) Porque la paga del pecado es muerte, más la dádiva de Dios es vida 

eterna en Cristo Jesús Señor nuestro. Pregunta Nº 34: ¿Qué, pues? Puede sonar hasta repetitivo esto de Pablo de 

preguntar qué, pues. Porque podría parecer que él no está seguro de lo que va a hacer o decir y, como tantos cristianos 

de este tiempo, busque otras voces para tranquilizar su conciencia y hacer, en definitiva, lo que seguramente el Espíritu 

Santo ya le ha comunicado a su discernimiento que debe hacer. Sí, es probable que así fuera. Después de todo, y más 

allá de nuestros porfiados gustos y predilecciones de elevar a los hombres a categorías de divinidades que nunca 

tuvieron ni tienen, Pablo no era más que eso, un hombre, y como tal tenía todo el derecho de poner en duda lo que venía 

a su mente. Y no porque esto fuera negativo o contrapuesto a lo que la misma palabra antigua llamada Ley decía, sino 

porque todo hombre bien intencionado siempre, escucha bien; siempre, tendrá el lógico y legítimo temor de estar 

caminando por fuera del camino que Dios ha trazado para él. A diario recibo correos de distintas latitudes del mundo, 

donde hermanos varones o hermanas mujeres me cuentan vicisitudes de índole eclesiástica que los lleva a actuar de 

modos casi rebeldes, y me preguntan si eso que están haciendo estará bien o será algo de ellos. No pueden entender, (Y 

yo comprendo eso porque a mí mismo me sucedía a menudo hace algunos años), que el Espíritu Santo les pueda haber 

dado alguna directiva que esté en contradicción a lo que ha ordenado, por ejemplo, el pastor de sus iglesias. No se dan 

cuenta que los que están en contraposición con la misma palabra de Dios, en muchos casos, son esos mismos líderes. 

Pregunta Nº 35: ¿Pecaremos, porque no estamos bajo la ley, sino bajo la gracia? Esta pregunta conserva vigencia, 

porque no es poca la gente (Y hablo de miembros de iglesias cristianas, no de paganos impíos o incrédulos pecadores), 

que busca casi con desesperación alguna tabla de salvación para poder continuar con una vida en descuerdo al modelo 

divino Si tú estás enamorado o enamorada de un pecado, cualquiera éste sea, tú estás en problemas graves. Y no 

porque estés cometiendo un pecado simplemente, no; porque a eso puede llegar cualquier hombre por simple y propia 

imperfección o debilidad. Estás en un problema porque ya no estás viviendo una vida de santidad con algún tropiezo 

llamado pecado de vez en cuando por ignorancia o debilidad, sino que estás viviendo en pecado. Y esto último no es 

patrimonio interior de un genuino hijo de Dios, por lo que necesariamente habrá que evaluar si realmente lo eres. La 

gracia, que es simplemente el favor de Dios sin mérito alguno de nuestra parte, se manifiesta grandemente cuando el 

pecado es grande. Sin embargo, para que esa gracia pueda manifestarse, tendrá que existir necesariamente 

arrepentimiento. De otro modo, no habrá perdón. Pregunta Nº 36: ¿No sabéis que si os sometéis a alguien como 

esclavos para obedecerle, sois esclavos de aquel a quien obedecéis, sea del pecado para muerte, o sea de la 

obediencia para justicia? En estos textos, otra vez, Pablo refuta la suposición de que la gracia aliente o permita el 

pecado. Usa la analogía de la esclavitud para oponerse a la tolerancia ante el pecado, y las que fueron indudablemente 

las propias palabras de Jesús sobre la Ley. Una persona es esclava de aquello ante lo que se inclina y de lo que 

reconoce como su dueño. Si obedece el mandato del pecado, éste es entonces su amo y se mueve en dirección hacia la 

muerte. Si obedece el mandato de la justicia, Ésta es a quien se somete, y experimenta por ello la nueva vida. Está más 

que claro que los lectores de Pablo, que alguna vez fueran esclavos del pecado, han renunciado a su antiguo amo y se 

han consagrado como siervos de la justicia. Esto es, dejaron de obedecer al amo llamado pecado y pasaron a ser 

obedientes del amo Jesucristo. Respecto a esto, en el verso 17 cuando Pablo dice que ellos han obedecido de corazón a 

aquella forma de doctrina, está utilizando un vocablo griego que se pronuncia hupakouo, de donde luego se va a traducir 



el término en cuestión. La implicancia que tiene hupakouo, es la de oír como un subordinado, escuchar atentamente, 

obedecer como un súbdito, contestar y responder, someterse sin reserva. Esta palabra se aplicó particularmente a 

siervos que estuvieron atentos a las peticiones que se les hicieron y las cumplieron. El vocablo contiene las ideas de oír, 

responder y obedecer. Pregunta Nº 37: ¿Pero qué fruto teníais de aquellas cosas de las cuales ahora os 

avergonzáis? Hay que entender que Pablo está utilizando aquí la analogía humana de la esclavitud, para reforzar y al 

mismo tiempo argumentar su apelación a la santidad de los creyentes. Al hacerlo, recuerda a sus lectores los evidentes 

contrastes entre la vieja vida aún no regenerada, y la nueva vida en Cristo. Convengamos que la santidad, es un bien 

preciado que casi todos los creyentes ambicionan tener, como si se tratara de una especie de punto de llegada de una 

competencia. Sin embargo, déjame decirte que la santidad según Dios, es sencillamente un punto de partida obligado 

para lo que sea que hagas o desees hacer para el Reino. Los esclavos del pecado no reconocen la necesidad de la 

justicia, sino que se abandonan al proceso de deterioro moral que culmina con la muerte. Los siervos de Dios, por el 

contrario, se consagran a la santidad, un camino que conduce a la vida eterna. El verso 23, que a mi entender resume las 

consecuencias de los dos tipos de esclavitud, es sumamente gráfico. Allí dice que la paga del pecado es muerte. Y no 

son pocos los que han querido ver detrás de esta palabra, una sentencia física a morir de terribles enfermedades o 

accidentes para los pecadores, pero no es así. No excluyo nada de eso porque Dios es tan soberano para decidir hacer 

como para hacerse a un costado y dejar hacer, pero he aprendido que cuando la Biblia habla de muerte, salvo relatos 

literales e históricos, generalmente no se refiere a la muerte física, sino a la espiritual. Dios es eterno, y para Él no existe 

la muerte física. Es el hombre el que la tiene muy en cuenta, se preocupa por ella y hasta lo aterroriza. Es el arma mejor 

utilizada por Satanás para disminuir cristianos. No por nada se le dice que es el amo del imperio del miedo y la muerte. 

No obstante, de la muerte de la que se habla aquí, es de la muerte espiritual. Algo que es similar a lo que le sucedió a 

Adán luego de haber pecado en desobediencia. Es tener que salir del ámbito donde puedes tener comunión con Dios y 

quedar en otro donde estás expuesto y vulnerable a lo que el infierno se le ocurra arrojarte. 

7

Nadie es Salvo por la Ley
 (Romanos 7: 1) = ¿Acaso ignoráis, hermanos (Pues hablo con los que conocen la ley), que la ley se enseñorea 

del hombre entre tanto éste vive? (2) Porque la mujer casada está sujeta por la ley al marido mientras éste vive; 

pero si el marido muere, ella queda libre de la ley del marido. (3) Así que si en vida del marido se uniere a otro 

varón, será llamada adúltera; pero si su marido muriere, es libre de esa ley, de tal manera que se si se uniere a 

otro marido, no será adúltera. (4) Así también vosotros, hermanos míos, habéis muerto a la ley mediante el 

cuerpo de Cristo, para que seáis de otro, del que resucitó de los muertos, a fin de que llevemos fruto para Dios.

(5) Porque mientras estábamos en la carne, las pasiones pecaminosas que eran por la ley obraban en nuestros 

miembros llevando fruto para muerte. (6) Pero ahora estamos libres de la ley, por haber muerto para aquella en 

que estábamos sujetos, de modo que sirvamos bajo el régimen nuevo del Espíritu y no bajo el régimen viejo de la 

letra. Pregunta Nº 38: ¿Acaso ignoráis, hermanos (Pues hablo con los que conocen la ley), que la ley se 

enseñorea del hombre entre tanto éste vive? Mientras la ley aún cumple la función de guiarnos para conocer las 

normas morales divinas, hemos sido liberados de someternos como esclavos a ella por medio de la gracia. Pablo ilustra 

nuestra libertad de la esclavitud de la ley con la analogía del matrimonio, al demostrar que la muerte de uno de los 

esposos libra al otro de sus obligaciones. Paréntesis obligado: este concepto, se ha utilizado por años en las iglesias para 

asesinar espiritualmente a personas, haciéndoles creer y pensar que haberse divorciado, (Antes de ser creyentes) era un 



pecado mayor que el de la blasfemia al Espíritu Santo y sin perdón ni restauración, cuando en realidad todo se trataba de 

una analogía que Pablo realiza tomando como ejemplo algo de su época y de la antigua Ley. El tema que aquí se discute 

no es el divorcio ni el nuevo matrimonio, sino las relaciones del cristiano con el sistema de la llamada “ley”. Pablo habla 

en términos generales sin detenerse en los detalles, y sus afirmaciones no deben ser utilizadas para descalificar las 

causas de divorcio y nuevo matrimonio que sí se mencionan con otra óptica (que no agrada a los legalistas) en Mateo19 

y 1 Corintios 7, donde se tratan específicamente estos asuntos. Cuando dice “así también vosotros…habéis muerto a la 

ley, vemos que la analogía aquí no es perfecta, porque aquí morimos nosotros, no la Ley. Peo la idea sin embargo está 

más que clara, y eso es lo que cuenta para Pablo y para todos los que hoy recogemos sus expresiones. Como ha 

ocurrido una muerte, las viejas obligaciones y poderes se han roto, y ya no estamos sometidos al sistema que nos 

obligaba a obedecer utilizando nuestras propias fuerzas. Lo que quiero decir y significar, tal cual él lo hizo, es que 

estamos muertos a ese sistema de “la ley”. En el estado anterior a nuestra conversión las pasiones pecaminosas, que 

tenían su origen en la carne, nos conducían a la muerte. Como cristianos experimentamos conflictos similares con los 

pecados de la carne, pero estos no deben prevalecer. La diferencia, la enorme diferencia; que digo enorme, la abismal 

diferencia está radicada en la presencia activa, dinámica, genuina, cierta y no simulada ni declamada del Espíritu Santo, 

que es quien somete todas las pasiones al dominio del Reino de Cristo que mora en nosotros. La libertad de la ley, 

mientras tanto, no implica de manera alguna que hayamos obtenido una especie de licencia para pecar, sino que 

estamos definidos al servicio a Dios. Bajo el régimen del nuevo pacto, el Espíritu Santo da el poder para obedecer a Dios, 

un poder que la Ley por si misma nunca pudo conceder. Por eso en el Espíritu hay vida abundante y fuera de Él, tinieblas 

y oscuridad…religiosas. En cuanto a lo que leemos en el verso 6, en el sentido de estar bajo el régimen nuevo del 

Espíritu, esta palabra en los originales, es la palabra pneuma. Podríamos compararla con las nuestras neumonía, 

neumatología o neumático. Tiene que ver con respiración, con brisa, con una corriente de aire, con viento, eso es 

espíritu. Pneuma es aquella parte de una persona que puede responder a Dios. El Espíritu Santo es la tercera persona 

de la Trinidad, quien nos atrae hacia Cristo, nos convence de pecado, nos habilita para aceptarlo como nuestro Salvador 

personal, nos asegura de nuestra salvación, nos capacita para vivir la vida victoriosa, para entender la Biblia, para orar de 

acuerdo con la voluntad de Dios, y para hablarles de Cristo a otros. 

La Santidad de la Verdad
(7) ¿Qué diremos, pues? ¿La ley es pecado? En ninguna manera. Pero yo no conocí el pecado sino por la ley; 

porque tampoco conociera la codicia, si la ley no dijera: no codiciarás. (8) Más el pecado, tomando ocasión por el 

mandamiento, produjo en mí toda codicia; porque sin la ley el pecado está muerto. (9) Y yo sin la ley vivía en un 

tiempo; pero venido el mandamiento, el pecado revivió y yo morí. (10) Y hallé que el mismo mandamiento que era 

para vida, a mí me resultó para muerte; (11) porque el pecado, tomando ocasión por el mandamiento, me engañó, 

y por él me mató. (12) De manera que la ley a la verdad es santa, y el mandamiento santo, justo y bueno.

Pregunta Nº 39: ¿Qué diremos, pues? Una vez más, Pablo formula la misma pregunta a sus invisibles interlocutores de 

la iglesia de Roma. Pero no lo hace por un mero afán repetitivo, sino en la búsqueda de un consenso escritural capaz de 

aunar criterios y unificar el mensaje. ¡A cuantos ministros modernos, regentes o directamente gerentes principales de una 

enorme empresa de servicios llamada iglesia, en este tiempo, le sería altamente conveniente y necesario formular la 

misma pregunta y aguardar sea cual fuere su respuesta! Pregunta Nº 40: ¿La ley es pecado? La declaración de Pablo 

de que “estamos libres de la ley”, suscita la cuestión de si la ley es pecado. Su reacción es de horror. Inmediatamente 

comienza a mostrar cómo la ley de Dios es buena, suponiendo que comprendamos su función, que es la de revelar y 

enseñar lo que es justo. Asimismo, conviene resaltar, casi con nivel y entidad doctrinaria, que la ley es incapaz en sí 

misma de dar frutos de justicia, pero que sin embargo también es capaz de exponer la realidad del pecado con una 



asombrosa claridad y un  inocultable argumento. Más adelante, en el verso 8 para ser más específico y preciso, cuando 

Pablo expresa que sin la ley el pecado está dormido, conviene consignar que la ley despierta el deseo de hacer lo que 

ella prohíbe. Eso está en la naturaleza adámica del hombre y suele sucederle a todo cristiano. Cometer un pecado, 

entonces, violando la ley, lo hace a uno consciente de su muerte espiritual. El pecado, no la ley, debe ser culpado. La ley 

de Dios, que refleja su justicia y principios morales, es santa. Lo que simplemente no puede por sí misma, es hacernos 

justos. Examina  a cualquiera que haya caído en cualquier clase o calidad de pecado. ¿Qué es lo primero que se 

manifiesta en su vida? Una auto marginación. Un tenebroso temor que lo lleva a arrinconarse, incapaz de orar, leer la 

Biblia ni compartir nada con hermanos. Eso, es conciencia de muerte espiritual. 

¡Ese Cuerpo de Muerte!
(13)¿Luego lo que es bueno, vino a ser muerte para mí?En ninguna manera; sino que el pecado, para mostrarse 

pecado, produjo en mí la muerte por medio de lo que es bueno, a fin de que por el mandamiento el pecado 

llegase a ser sobremanera pecaminoso. (14) Porque sabemos que la ley es espiritual; más yo soy carnal, vendido 

al pecado. (15) Porque lo que hago, no lo entiendo; pues no hago lo que quiero, sino lo que aborrezco, eso hago.

(16) Y si lo que no quiero, esto hago, apruebo que la ley es buena. (17) De manera que ya no soy yo quien hace 

aquello, sino el pecado que mora en mí. (18) Y yo sé que en mí, esto es, en mi carne, no mora el bien; porque el 

querer el bien está en mí, pero no el hacerlo. (19) Porque no hago el bien que quiero, sino el mal que no quiero, 

eso hago. (20) Y si hago lo que no quiero, ya no lo hago yo, sino el pecado que mora en mí. (21) Así que, 

queriendo yo hacer el bien, hallo esta ley: que el mal está en mí. (22) Porque según el hombre interior, me deleito 

en la ley de Dios; (23) pero yo veo otra ley en mis miembros, que se rebela contra la ley de mi mente, y que me 

lleva cautivo a la ley del pecado que está en mis miembros. (24) ¡Miserable de mí! ¿Quién me librará de este 

cuerpo de muerte? (25) Gracias doy a Dios por Jesucristo Señor nuestro. Así que, yo mismo con la mente sirvo a 

la ley de Dios, más con la carne a la ley del pecado. Pregunta Nº 41: ¿Luego lo que es bueno, vino a ser muerte 

para mí? La ley es santa pero no nos ayuda a obedecer. En esta parte de la carta, Pablo advierte que no se le 

malinterprete como si dijera que la ley es mala en sí misma. Varias veces enfatiza que es buena, pero al mismo tiempo 

explica vívidamente la imposibilidad de cumplirla empleando fuerzas propias. El frecuente uso del pronombre personal 

“yo” y “mí” en los versículos que van desde el 7 al 25, suscita una pregunta lógica: ¿Se está refiriendo  Pablo a sí mismo, 

a sus luchas presentes como cristiano, a los conflictos que entabló como antiguo fariseo, o a la gente que sin el auxilio 

del Espíritu Santo intenta alcanzar la justicia por sus propios esfuerzos? La primera posición le atribuye carácter  

autobiográfico al pasaje, con un Pablo que comparte sus experiencias, tanto de fariseo como de cristiano. En apoyo de 

este común punto de vista está el hecho de que el uso de los tiempos verbales cambia del pasado al presente y que, por 

lo general, utiliza el pronombre personal para referirse a sí mismo. Pero también es verdad que las experiencias de Pablo 

son representativas de lo vivido por otros, primero de aquellos que han buscado la justicia a través de las prácticas 

legalistas, y después de los cristianos involucrados en la lucha entre la nueva naturaleza en Cristo y la vieja naturaleza, 

aún atada a la carne. Como Pablo usa el “yo” en un sentido genético e hipotético algunos han argumentado que este 

pasaje no es autobiográfico, debido a que Pablo es un enérgico defensor de la vida victoriosa en Cristo en todos sus 

escritos. Sin embargo, todos los intérpretes están de acuerdo en que a lo largo de la vida cristiana se mantiene una 

continua lucha contra el pecado. Pregunta Nº 42: ¿Quién me librará de este cuerpo de muerte? De acuerdo con la 

interpretación mencionada anteriormente, aquí Pablo relata su propia experiencia como cristiano, para explicar que la Ley 

no puede liberar a quien está luchando contra el pecado. Mientras la Ley puede iluminar nuestra conciencia, no es capaz 

de producir santidad en la vida. El fallo, sin embargo, no está en la Ley de Dios, que es espiritual, sino en la ley del 

pecado, la depravación inherente a la naturaleza humana, que se revela en la cautividad del pecado. A través de su vida 



se ha desarrollado un conflicto entre la nueva y la vieja naturaleza, pero existe un camino hacia la victoria: “Cristo nos 

libera para que vivamos bajo el poder del Espíritu Santo.” La pregunta que él se formula, tiene que ver con la 

imposibilidad manifiesta que todos nosotros tenemos para modificar un milímetro nuestra naturaleza adámica heredada. 

La expresión que usa respecto a la necesidad de ser librado de ese cuerpo de muerte, es la expresión de una personan 

que está encadenada, que no puede librarse y que se desespera por lograrlo. Sin embargo, y casi como una respuesta 

implícita a su propia pregunta, la angustia que siente deja paso a una declaración victoriosa, no porque haya cesado la 

lucha, sino porque la fuerza humana ha sido sobrepasada por el poder del Espíritu Santo. Ahora ya lo sabes. Cuando te 

desesperas porque vuelves a caer una y otra vez en actos que suponías estaban eliminados de tus conductas y 

quisieras, como Pablo, que algo o alguien te desprendiera de ese cuerpo feroz que te demanda cosas que 

espiritualmente odias, sólo imita a Pablo. 

8

Del Sufrimiento a la Gloria
 (Romanos 8: 1) = Ahora, pues, ninguna condenación hay para los que están en Cristo Jesús, los que no andan 

conforme a la carne, sino conforme al Espíritu. (2) Porque la ley del Espíritu de vida en Cristo Jesús me ha 

librado de la ley del pecado y de la muerte. (3) Porque lo que era imposible para la ley, por cuanto era débil por la 

carne, Dios, enviando a su Hijo en semejanza de carne de pecado y a causa del pecado, condenó al pecado en la 

carne; (4) para que la justicia de la ley se cumpliese en nosotros, que no andamos conforme a la carne, sino 

conforme al Espíritu. (5) Porque los que son de la carne piensan en las cosas de la carne; pero los que son del 

Espíritu, en las cosas del Espíritu. (6) Porque el ocuparse de la carne es muerte, pero el ocuparse del Espíritu es 

vida y paz. (7) Por cuanto los designios de la carne son enemistad contra Dios; porque no se sujetan a la ley de 

Dios, ni tampoco pueden; (8) y los que viven según la carne no pueden agradar a Dios. (9) Más vosotros no vivís 

según la carne, sino según el Espíritu, si es que el Espíritu de Dios mora en vosotros. Y si alguno no tiene el 

Espíritu de Cristo, no es de él. (10) Pero si Cristo está en vosotros, el cuerpo en verdad está muerto a causa del 

pecado, más el espíritu vive a causa de la justicia. (11) Y si el Espíritu de aquel que levantó de los muertos a 

Jesús mora en vosotros, el que levantó de los muertos a Cristo Jesús vivificará también vuestros cuerpos 

mortales por su Espíritu que mora en vosotros. Aquí Pablo inicia una descripción de la vida en el Espíritu. Primero 

declara que el Espíritu asegura la victoria y hace posible la santidad. Debido al hecho de la salvación por fe solamente, 

pero teniendo en cuenta especialmente las grandes líneas de la obra redentora de Cristo, los cristianos son liberados del 

juicio de Dios. Cuando habla de la Ley, no se refiere aquí a los mandamientos morales de Dios escritos en el Antiguo 

Testamento, sino a la forma como opera el Espíritu de Vida, el Espíritu Santo, en nuestras vidas, quebrando el dominio 

de la antigua ley del pecado y de la muerte. Aunque dada por Dios, la ley que es el código escrito en el Antiguo 

Testamento, era impotente para hacer que la gente cumpliera con sus demandas, porque ello dependía de la pecaminosa 

naturaleza humana. En semejanza de carne de pecado, implica que la naturaleza humana de Jesús era real, pero sin 

pecado. Y en el verso 2 dice que el Espíritu lo ha librado. Y esta palabra que él traduce como “librado”, es la palabra 

eleutheroo, y tiene que ver con libertar, remitir, dejar en libertad. En el Nuevo Testamento la palabra se usa 

exclusivamente para referirse a la obra de Cristo de liberar a los creyentes del pecado. Pablo presenta dos estilos de vida 

que son el centro de toda su argumentación. Andar conforme a la carne es seguir los deseos de la vida vieja. Andar 

conforme al Espíritu, cuestión par nada sencilla, es dejarse guiar por el Espíritu Santo, para vivir de una forma que sea 

agradable a Dios. Pablo espera que los cristianos vivan normalmente en las cosas del Espíritu. Esto supone 



necesariamente y obligatoriamente santidad, no sólo en la conducta y las palabras, sino también en los pensamientos 

que se albergan en nuestra mente cada momento del día. Cuando él dice y alude a los que viven según la carne, 

caracteriza la naturaleza de las personas, y es una forma más enérgica de describir la actividad de andar en pecado. De 

ahí que la frase se refiera a los incrédulos, que no pueden agradar a Dios. Esto no se aplica a los creyentes, como 

demuestra el próximo versículo. Y cuando expresa que no es de él, se refiere a que en todos los cristianos mora el 

Espíritu Santo. El que no tenga al Espíritu Santo no es cristiano. Aunque Pablo dice que los cristianos viven según el 

Espíritu, también advierte que de tiempo en tiempo puede que anden conforme a la carne. 

Nacidos del Espíritu
(12) Así que, hermanos, deudores somos, no a la carne, para que vivamos conforme a la carne; (13) porque si 

vivís conforme a la carne, moriréis; más si por el Espíritu hacéis morir las obras de la carne, viviréis. (14) Porque 

todos los que son guiados por el Espíritu de Dios, estos son hijos de Dios. (15) Pues no habéis recibido el 

espíritu de esclavitud para estar otra vez en temor, sino que habéis recibido el espíritu de adopción, por el cual 

clamamos: ¡Abba Padre! (16) El Espíritu mismo da testimonio a nuestro espíritu, de que somos hijos de Dios.

(17) Y si hijos, también herederos, herederos de Dios y coherederos con Cristo, si es que padecemos juntamente 

con él, para que juntamente con él seamos glorificados. Fíjate; Pablo señala dos direcciones posibles en la vida, y 

muestra sus últimas consecuencias. Dicen que los cristianos tienen la capacidad para escoger hacer algo que no es 

característico de ellos, esto es, andar “conforme a la carne”, y les advierte que no lo hagan. Dice que si por el Espíritu 

hacen morir las obras de la carne, lo cual es un buen resumen del proceso de santificación, (Crecer en santidad), en la 

vida cristiana. Debemos trabajar activamente para crecer en santidad y “dar muerte” a cualquier pecado en nuestras 

menes, tanto en palabras como en obras. Pero, a pesar de que hagamos todo nuestro esfuerzo, Pablo nos recuerda que 

solamente alcanzaremos la victoria “por el Espíritu”, esto es, en el poder del Espíritu Santo. La frase de todos los que son 

guiados por el Espíritu de Dios que Pablo usa, es más que una alusión para designar a los cristianos. Describe el estilo 

de vida de aquellos que son hijos de Dios. Pablo está alentando a vivir, no de acuerdo con la carne, sino para hacer morir 

las obras de la carne. Por lo tanto, ser guiado por el Espíritu de Dios, supone hacer morir progresivamente los apetitos 

pecaminosos de la naturaleza interior. Esto implica que aunque todos los cristianos son de alguna manera guiados Por el 

Espíritu de Dios, hay diversos grados en la actitud de aceptar la dirección del Espíritu. Mientras más plenamente sea 

guiada la gente por la fuerza, la potencia y el poder del Espíritu Santo, más podrán obedecer la voluntad y el propósito de 

Dios y, por consecuencia, mejor se conformarán a sus estándares santos. 

Una Vez Más: ¡Abba Padre!
(Verso 12) = Así que, hermanos, deudores somos, no a la carne, para que vivamos conforme a la carne; (13) 

porque si vivís conforme a la carne, moriréis; más si por el Espíritu hacéis morir las obras de la carne, viviréis.

(14) Porque todos los que son guiados por el Espíritu de Dios, éstos son hijos de Dios. (15) Pues no habéis 

recibido el espíritu de esclavitud para estar otra vez en temor, sino que habéis recibido el espíritu de adopción, 

por el cual clamamos: ¡Abba Padre! (16) El Espíritu mismo da testimonio a nuestro espíritu, de que somos hijos 

de Dios. (17) Y si hijos, también herederos; herederos de Dios y coherederos con Cristo, si es que padecemos 

juntamente con él, para que juntamente con él seamos glorificados. Aquí Pablo señala dos direcciones posibles en 

la vida, y muestra sus últimas consecuencias. Dice que los cristianos tienen la capacidad para escoger hacer algo que no 

es característico en ellos, esto es, andar “conforme a la carne”; y les advierte que no lo hagan. Luego dice que si por el 

Espíritu hacemos morir las obras de la carne, y entrega un buen resumen de lo que en suma es el proceso de 



santificación, o sea: crecer en santidad, en la vida cristiana. Debemos trabajar activamente para crecer en santidad y “dar 

muerte” a cualquier pecado en nuestras mentes, tanto en palabras como en obras. Pero, a pesar de que hagamos todo 

nuestro esfuerzo, Pablo nos recuerda que solamente alcanzaremos la victoria “por el Espíritu”, esto es, por el poder del 

Espíritu Santo. La frase, todos los que son guiados por el Espíritu de Dios, es más que una alusión para designar a los 

cristianos. Describe el estilo de vida de aquellos que son hijos de Dios. Pablo está alentando a vivir, no de acuerdo a la 

carne, sino para hacer morir las obras de la carne. Por lo tanto, ser guiado por el Espíritu de Dios, supone hacer morir 

progresivamente los apetitos pecaminosos de la naturaleza interior. Esto implica que aunque todos los cristianos son de 

alguna manera guiados por el Espíritu de Dios, hay diversos grados en la actitud de aceptar la dirección del Espíritu. 

Mientras más plenamente sea guiada la gente por el Espíritu, más obedecerán la voluntad de Dios y mejor se 

conformarán a sus estándares santos. La palabra griega traducida como “son guiados” es un participio presente y debe 

ser entendida como que muchos son guiados continuamente por el Espíritu de Dios. Esta guía divina no se reduce al 

conocimiento objetivo de los mandamientos de la Escritura y al esfuerzo consciente por obedecerlos (aunque lo más 

seguro es que los incluya). Por el contrario, más bien se refiere al factor subjetivo de ser receptivos a los impulsos del 

Espíritu Santo a lo largo del día, impulsos que si de verdad vienen del Espíritu Santo, nunca nos inducirán a actuar en 

contra de lo que enseña la Escritura. Lo que se percibe como la dirección subjetiva del Espíritu Santo, especialmente en 

las decisiones más importantes, o en los impulsos para hacer algo poco usual, debe ser sometido a la confirmación de 

varios consejeros para que nos ayuden a protegernos de errores y a mantener una clara visión de las normas objetivas 

de la Escritura. 

Ayuda en la Debilidad
(18) Pues tengo por cierto que las aflicciones del tiempo presente no son comparables con la gloria venidera que 

en nosotros ha de manifestarse. (19) Porque el anhelo ardiente de la creación es el aguardar la manifestación de 

los hijos de Dios. (20) Porque la creación fue sujetada a vanidad, no por su propia voluntad, sino por causa del 

que la sujetó en esperanza; (21) porque también la creación misma será libertada de la esclavitud de corrupción, 

a la libertad gloriosa de los hijos de Dios. (22) Porque sabemos que toda la creación gime a una, y a una está con 

dolores de parto hasta ahora; (23) y no sólo ella, sino que también nosotros mismos, que tenemos las primicias 

del Espíritu, nosotros también gemimos dentro de nosotros mismos, esperando la adopción, la redención de 

nuestro cuerpo. (24) Porque en esperanza fuimos salvos; pero la esperanza que se ve, no es esperanza; porque 

lo que alguno ve, ¿A qué esperarlo? (25) Pero si esperamos lo que no vemos, con paciencia lo aguardamos.

(26) Y de igual manera el Espíritu nos ayuda en nuestra debilidad; pues qué hemos de pedir como conviene, no lo 

sabemos, pero el Espíritu mismo intercede por nosotros con gemidos indecibles. (27) Más el que escudriña los 

corazones sabe cuál es la intención del Espíritu, porque conforme a la voluntad de Dios intercede por los santos.

(28) Y sabemos que a los que aman a Dios, todas las cosas le ayudan a bien, esto es, a los que conforme a su 

propósito son llamados. (29) Porque a los que antes conoció, también los predestinó para que fuesen hechos 

conformes a la imagen de su Hijo, para que él sea el primogénito entre muchos hermanos. (30) Y a los que 

predestinó, a estos también llamó; y a los que llamó, a éstos también justificó; y a los que justificó, a éstos 

también glorificó. En el verso 18, donde dice que las aflicciones no son comparables con la gloria que en nosotros ha de 

manifestarse, también puede traducirse como la gloria para nosotros. Mientras tanto, en el verso siguiente se nos dice 

que la creación natural también será redimida cuando se consume nuestra redención. Todo el universo creado ha sufrido 

las consecuencias del pecado humano, y ha estado sujeto a contaminación, futilidad y corrupción. Sin embargo, ese 

proceso de deterioro es sólo temporal, porque Dios ha provisto esperanza y liberación. En el tiempo de nuestra redención 

final, la creación misma será purificada y compartirá nuestra gloria. Así como las primicias de la cosecha son un anticipo 



de todos los frutos que se pretende recolectar, la dádiva del Espíritu Santo constituye una primicia de lo que recibiremos 

con la plena adopción como hijos de Dios, cuando nuestros cuerpos sean redimidos. La metáfora también sugiere que el 

Espíritu Santo nos permite saborear lo que será la vida por venir. Nosotros gemimos porque, aunque nuestras almas han 

sido salvadas, nuestros cuerpos aún están sujetos al dolor y al pecado. Pero miramos hacia adelante con esperanza, 

aguardando la resurrección de nuestros cuerpos, que serán liberados de su fragilidad y del pecado que en ellos se 

esconde. Pregunta Nº 43: Porque en esperanza fuimos salvos; pero la esperanza que se ve, no es esperanza; 

porque lo que alguno ve, ¿A qué esperarlo? Es más que obvia la pregunta de Pablo. Ni siquiera es sustancial porque 

sólo la utiliza para afirmar y reafirmar un concepto muy relacionado con la fe, tal lo es la esperanza. Son certezas sin la 

contundencia de lo palpable, así es que, si en el marco de esa esperanza es que hemos sido salvos, jamás podríamos 

aguardar verlo con nuestros propios ojos, ya que si lo hiciéramos, nada tendría que ver eso con esa antigua certeza de lo 

que se espera, y convicción de lo que no se ve. El verso 26 consigna que el Espíritu nos ayuda en nuestra debilidad para 

orar, y la palabra griega que se traduce aquí como “ayuda”, es la misma que se utiliza en Lucas 10:40, donde Marta le 

pide a María que le ayude. El término, por esa razón, no implica que el Espíritu va a orar en lugar nuestro, sino que se 

nos une para hacer más efectivas nuestras débiles oraciones. Algunos también interpretan los gemidos como emitidos 

por el Espíritu Santo, debido a que el texto dice que el Espíritu los usa para interceder por nosotros. Otros consideran que 

Pablo se refiere a “gemidos” nuestros, debido a varias razones: el verso 23 dice que nosotros gemimos; tales gemidos, 

que parecen indicar cierto grado de desesperación y angustia, se entienden en el caso de las criaturas, no del creador, y 

esta afirmación explica el verso 26, el cual dice que el Espíritu nos ayuda, no que nos reemplaza en nuestras oraciones. 

Y me ha parecido interesante ampliar esto, porque existe toda una mitología respecto a los gemidos indecibles, 

interpretándolos como el típico orar en lenguas, y en lo que supuestamente sería una oración propia, armada sin nuestra 

participación por el Espíritu Santo para no permitirnos equivocarnos. ¿Falacia? ¿Verdad no revelada? Ora y serás 

direccionado a la verdad genuina. La expresión que se traduce como indecible, no necesariamente significa silente, sino 

que más bien quiere decir “imposible de poner en palabras”. Si el verso 26 se refiere a los gemidos del Espíritu Santo, 

que no podemos escuchar, entonces simplemente ofrece aliento afirmando que el Espíritu ora por nosotros, y lo hace con 

efectividad cuando nosotros no sabemos hacerlo. Pero, si como parecería ser más probable, son tomados por el Espíritu 

Santo y convertidos en efectiva intercesión delante del trono de Dios. Pablo está hablando en este versículo, en términos 

generales, de la vida de oración de los cristianos, no discute específicamente la cuestión de hablar en lenguas. Sin 

embargo, hay similitud entre ambas experiencias; el hablar en lenguas a menudo es orar o adorar emitiendo sonidos que 

no comprende la persona que los emite, y ambas modalidades del lenguaje se deben a la actividad del Espíritu Santo. 

Aún en las dificultades y el sufrimiento, aún en la más amarga desilusión, aun cuando maltratados, los cristianos deben 

saber que Dios obra en medio de esas situaciones; para que se cumplan sus buenos propósitos en sus hijos. Puede que 

Dios cambie o no la situación directamente, pero aún si se mantiene difícil, Dios garantiza buenos resultados al final, 

inclusive una mayor madurez a quienes, como dice el verso 28, a los que conforme a su propósito, son llamados. La 

conjunción “porque”, que vemos en el verso 29, introduce la razón de las seguridades dadas en el verso anterior. Pablo 

mira hacia el pasado lejano y observa que el propósito de Dios para su pueblo siempre ha sido bueno. Luego dice que a 

los que antes conoció, también los predestinó, y la pregunta que queda en pie, es, para qué. Para que fueran como 

Cristo, esa es la respuesta. Entonces se fija en el pasado reciente y observa que Dios llamó y justificó a su pueblo. 

Finalmente, Pablo mira hacia el futuro distante y encuentra que el plan de Dios es glorificar, esto es, dar un nuevo cuerpo 

a todos los que han sido justificados. Todos los propósitos de Dios para su pueblo, desde el pasado lejano hasta el futuro 

distante, han sido buenos; de ahí que Pablo concluya que sus propósitos para el presente, aún en medio de las 

dificultades, también son buenos. Cuando habla de los que antes conoció, significa que no sólo que Dios sabía que 

existiríamos, o algo más sobre nosotros, sino que se trataba de personas que Dios conocía de antemano. Se puede 

parafrasear así: “Aquellos en los que Dios pensó dentro de una relación personal redentora.” Predestinó, en tanto, es que 



de alguna manera planeó que al final serían como Cristo. Siempre me ocupo y preocupo en aclarar, cuando se habla de 

predestinación, que ella existe y es real en cuanto  la iglesia, no a cada uno de nosotros en lo individual. Los justos por su 

fe vivirán. Finalmente, cuando habla de que seremos o seríamos conforme a la imagen de su hijo, en cierta forma está 

resumiendo, en estos dos versículos, una especie de bosquejo o secuencia de acontecimientos, indicando ellos que todo 

el que haya sido incluido en ella la completará. 

¿Quién Contra Nosotros?
(Verso 31) = ¿Qué, pues, diremos a esto? Si Dios es por nosotros,¿Quién contra nosotros? (32) El que no 

escatimó ni a su propio Hijo, sino que lo entregó por todos nosotros, ¿Cómo no nos dará también con él todas 

las cosas? (33) ¿Quién acusará a los escogidos de Dios? Dios es el que justifica. (34) ¿Quién es el que 

condenará? Cristo es el que murió; más aún, el que también resucitó, el que además está a la diestra de Dios, el 

que también intercede por nosotros. (35)¿Quién nos separará del amor de Cristo? ¿Tribulación, o angustia, o 

persecución, o hambre, o desnudez, o peligro, o espada? (36) Como está escrito: Por causa de ti somos muertos 

todo el tiempo; somos contados como ovejas de matadero. (37) Antes, en todas estas cosas somos más que 

vencedores por medio de aquel que nos amó. (38) Por lo cual estoy seguro de que ni la muerte, ni la vida, ni 

ángeles, ni principados, ni potestades, ni lo presente, ni lo por venir, (39) ni lo alto, ni lo profundo, ni ninguna otra 

cosa creada nos podrá separar del amor de Dios, que es en Cristo Jesús Señor nuestro. Preguntas Nº 44 y 45:

¿Qué, pues, diremos a esto? Si Dios es por nosotros, ¿Quién contra nosotros? Triunfante y desafiante, Pablo 

formula algunas preguntas, de las que aquí tenemos dos, que no pueden ser respondidas. Están diseñadas para dar a 

los creyentes una sensación más que profunda de seguridad espiritual, una seguridad que, si eres alguien que 

auténticamente cree, llega hasta hoy. Prueba, -reitero, si eres una persona de fe, de otro modo ni lo intentes-, plantarte 

delante de alguien y hacerle puntual y textualmente la misma pregunta, aunque de un modo coloquial y directo. ¿Qué me 

puedes decir de esto que voy a expresarte ahora? Y a renglón seguido, le lanzas aquello en lo cual, -reitero una vez más-

, definitivamente crees sin dudar, y que consigna que, si Dios está con nosotros, esto es, de nuestro lado, luchando 

nuestra misma guerra y peleando nuestra misma batalla, ¿Quién podría atreverse o a animarse a enfrentarnos? Sé que 

en tu mente hay respuestas o ideas encontradas, porque si bien no vacilarás en decirlo y aún a creerlo con todas tus 

fuerzas, en algún recóndito rincón de tu ser, podría instalarse esa pequeña duda que nos dice que sí, que quizás sea así, 

pero que algunos demonios parecerían atreverse de todos modos a perturbarnos y hasta atormentarnos la vida. Aquí es 

donde debo aclararte con mayor amplitud eso que te he venido reiterando en cada caso. Dice que nadie se atreverá 

contra ti, si Dios está contigo. Y esto no tiene nada que ver con salvación, ni con iglesia ni con reuniones. Esto tiene que 

ver con cumplir con el propósito de Dios y ser obediente a su palabra. ¿Tú me aseguras que todos aquellos que conoces 

viven así? ¿Sí? Entonces yo te aseguro que ningún diablo los podrá tocar. ¿Los están tocando y fuerte, me dices? 

Entonces mucho me temo que esas personas no están viviendo como a ti te parece que están viviendo. Pregunta Nº 46:

El que no escatimó ni a su propio Hijo, sino que lo entregó por todos nosotros, ¿Cómo no nos dará también con 

él todas las cosas? He oído a muchos predicadores, (Conmigo incluido), decir muy sueltos de cuerpo, (Yo incluido), que 

el evangelio es ilógico, que carece de toda forma de lo que conocemos como la lógica, elemento nacido en Grecia que 

influyó notablemente la vida de Occidente. ¿Sabes qué? Toda esa sarta de predicadores, (Conmigo incluido), se ha 

equivocado de medio a medio. Ha dicho algo con ligereza, (Yo incluido), y de ese modo ha conseguido confundir a más 

de uno. Porque si este razonamiento de Pablo no contiene pura lógica al ciento por ciento, yo no sé quién soy. Si alguien 

no duda de poner a su propio hijo, y para más peso su único hijo, no sólo a sufrir horrores físicos y psíquicos, sino 

también una tremenda muerte como es la que se padece en una cruz, sólo por amor a toda una creación perdida, ¿Cómo 

podrá mezquinar algo más material y perecedero que una vida tan valiosa? Con eso te estoy no sólo diciendo, sino 



también asegurando que, cuando pides algo que es conforme al propósito y la voluntad de Dios, (No puedes pedirle algo 

ilícito o pecaminoso, claro), por una simple razón de lógica, Dios te lo otorgará. Porque si otorgó su Hijo unigénito a tu 

favor, ¿Cómo no lo haría con algo mucho menos valioso? Pregunta Nº 47: ¿Quién acusará a los escogidos de Dios? 

Dios es el que justifica. Podríamos hablar de muchos destinatarios para esta pregunta, pero sólo alcanzo a ver uno con 

toda nitidez. Él es, desde siempre, el gran acusador de los hermanos. No importa con qué rostro se presente, con qué 

voz se haga oír o con qué cultura lo analice. Siempre será él quien está en las sombras. No te sirve, por ejemplo, para 

evadir un justo juicio ante un inocultable error, equivocación, transgresión sencilla, transgresión grave o directamente 

pecado. Por cada una de estas cosas, serás justamente acusado, justamente juzgado y justamente condenado. De lo 

que sí te salvará esto, es de las falsas acusaciones. Allí es donde Dios, detrás de ti, aparecerá en su momento y tiempo 

exactos para poner las cosas en su lugar. Sólo créelo. Pregunta Nº 48: ¿Quién es el que condenará? Cristo es el que 

murió; más aún, el que también resucitó, el que además está a la diestra de Dios, el que también intercede por 

nosotros. Suponte que tú transgredes algunas de las leyes terrestres. Al hacerlo, a menos que ese error haya sido 

cometido en una acción inconsciente, o por ignorancia, es inevitable que la ley humana te alcanzará, te apresará, te 

juzgará con mayor o menor equidad y, finalmente, te sentenciará y, en algunos casos, hasta te ejecutará. Sin embargo, 

en el mundo del Espíritu las cosas son diametralmente opuestas. Habiendo una justicia superior a todo lo que conoces 

como justicia en la tierra, esa justicia sólo actuará cuando quien es su supremo Juez y Hacedor, de la orden. No antes. 

Aquí, lo que se nos está diciendo, (Porque lo que Pablo dice a los Romanos es vigente y válido para ti y para mí, hoy), 

que es Cristo quien actuará como juez sobre todo el mundo, pero no nos condenará; aún ahora. Él intercede por 

nosotros; es decir, trae las peticiones ante Dios. Ese es nuestro evangelio. Cualquier otra cosa, burda imitación babilónica 

y blasfema. Preguntas 49 y 50: ¿Quién nos separará del amor de Cristo? ¿Tribulación, o angustia, o persecución, 

o hambre, o desnudez, o peligro, o espada? Para cualquier creyente desalentado este poderoso pasaje ofrece hoy las 

seguridades del amor de Cristo en un nivel y escala que nos resultaría imposible acceder por cualquier otra vía humana. 

Nos muestra que el Señor está presente en todo momento de nuestras vidas, sean cuales fueren esos momentos y 

traigan lo que traigan ellos. No puedo resistir preguntarme si existirán motivos mayores de descontento por nuestra parte, 

que estos mencionados por Pablo. Si no existen, entonces nunca nos separaremos del amor de Cristo en esta vida. Aún 

en medio de las dificultades seremos más que vencedores. Él lo dijo, yo lo creo. Y cabe añadir que donde dice 

precisamente que somos más que vencedores, el término griego que se ha traducido como tal, es hupernikao. Proviene 

del vocablo huper, que significa “sobre y por e cima de”, y nikao, que es “conquistar”. Por lo tanto, la palabra describe a 

uno que es victorioso en grado sumo, que gana una victoria más que ordinaria, porque está en condiciones de triunfar en 

forma absoluta. Este no es un lenguaje arrogante sino de confianza. El amor de Cristo conquistó la muerte, y debido a 

ese amor –su amor-, somos hupernikao.

9

Partiendo Desde el Rechazo
 (Romanos 9: 1) = Verdad digo en Cristo, no miento, y mi conciencia me da testimonio en el Espíritu Santo, (2) 

que tengo gran tristeza y continuo dolor en mi corazón. (3) Porque deseara yo mismo ser anatema, separado de 

Cristo, por amor a mis hermanos, los que son mis parientes según la carne; (4) que son israelitas, de los cuales 

son la adopción, la gloria, el pacto, la promulgación de la ley, el culto y las promesas; (5) de quienes son los 

patriarcas, y de los cuales, según la carne, vino Cristo, el cual es Dios sobre todas las cosas, bendito por los 

siglos. Amén. Pablo está expresando genuino pesar por los incrédulos entre los judíos. Pablo no desea ser separado de 



Cristo con tal de que otros judíos se salven, pero su dolor por ellos es tan profundo que virtualmente se pone en esa 

actitud. 

Rechazo y Propósito
(6) No que la palabra de Dios haya fallado; porque no todos los que descienden de Israel son israelitas, (7) ni por 

ser descendientes de Abraham, son todos hijos; sino: en Isaac te será llamada descendencia. (8) Esto es: no los 

que son hijos según la carne son los hijos de Dios, sino que los que son hijos según la promesa son contados 

como descendientes. (9) Porque la palabra de la promesa es esta: por este tiempo vendré, y Sara tendrá un hijo.

(10) Y no sólo esto, sino también cuando Rebeca concibió de uno, de Isaac nuestro padre. (11) (pues no habían 

aún nacido, ni habían hecho aún ni bien ni mal, para que el propósito de Dios conforme a la elección 

permaneciese, no por las obras sino por el que llama), (12) se le dijo: el mayor servirá al menor. (13) Como está 

escrito: a Jacob amé, más a Esaú aborrecí. El hecho de que Dios escogiese a Jacob en lugar de Esaú, no se basó en 

nada que hubiesen hecho o pudiesen hacer en el futuro. Este es el misterio de la elección divina. No hay misterio en 

cuanto a las conductas globales de Dios, pero sí y muchos en las parciales. 

Rechazo y Justicia
(14) ¿Qué, pues, diremos? ¿Qué hay injusticia en Dios?En ninguna manera. (15) Pues a Moisés dice: tendré 

misericordia del que yo tenga misericordia, y me compadeceré del que yo me compadezca. (16) Así que no 

depende del que quiere, ni del que corre, sino de Dios que tiene misericordia. (17) Porque la Escritura dice a 

Faraón: para esto mismo te he levantado, para mostrar en ti mi poder, y para que mi nombre sea anunciado por 

toda la tierra. (18) De manera que de quien quiere, tiene misericordia, y al que quiere endurecer, endurece. (19) 

Pero me dirás:¿Por qué, pues inculpa? Porque¿Quién ha resistido mi voluntad? (20) Más antes, oh hombre,

¿Quién eres tú para que alterques con Dios? ¿Dirá el vaso de barro al que lo formó: por qué me has hecho así?

(21) ¿O no tiene potestad el alfarero sobre el barro, para hacer de la misma masa un vaso para honra y otro para 

deshonra? (22) ¿Y qué, si Dios, queriendo mostrar su ira y hacer notorio su poder, soportó con mucha paciencia 

los vasos de ira preparados para destrucción,(23) y para hacer notorias las riquezas de su gloria, las mostró para 

con los vasos de misericordia que él preparó de antemano para gloria,(24)a los cuales también ha llamado, esto 

es, a nosotros, no sólo los judíos, sino también los gentiles? (25) Como también Oseas dice: llamaré pueblo mío 

al que no era mi pueblo, y a la no amada, amada. (26) Y en el lugar donde se les dijo: vosotros no sois pueblo 

mío, allí serán llamados hijos del Dios viviente. (27) También Isaías clama tocante a Israel: si fuere el número de 

los hijos de Israel como la arena del mar, tan sólo el remanente será salvo; (28) porque el Señor ejecutará su 

sentencia sobre la tierra en justicia y con prontitud. (29) Y como antes dijo Isaías: si el Señor de los ejércitos no 

nos hubiera dejado descendencia, como Sodoma habríamos venido a ser, y a Gomorra seríamos semejantes.

Pregunta Nª 51: ¿Qué, pues, diremos? ¿Qué hay injusticia en Dios? En ninguna manera. ¿Cuántas veces, ante 

determinadas circunstancias desfavorables, has pensado algo así? ¿Cuántas veces has estado a punto de suponer que 

verdaderamente Dios no es enteramente justo y que es más que evidente que le resultan más simpáticos los pícaros que 

los serios? Debo responder igual que Pablo: en ninguna manera. La Biblia entera está repleta de relatos donde se ve la 

auténtica justicia de Dios y su apego formidable a la equidad bien entendida. Y aclaré esto último, porque, generalmente, 

cuando imaginamos que Dios es injusto, estamos viendo al asunto con los ojos de la carne y no con los del Espíritu. 

Además, sabemos perfectamente que Dios nunca es injusto al tratar con su pueblo. Como Creador soberano que es, 

tiene el derecho legítimo de actuar de acuerdo con su voluntad, ya sea en ejercicio de su compasión o en ejercicio de su 



ira. No es culpa de Dios si los hombres optaron por mostrarlo de un solo lado y dejaron oculto el otro. Su palabra dice que 

posee los dos. Dios justo y Dios fuego consumidor. Preguntas Nº 52 y 53: Pero me dirás: ¿Por qué, pues inculpa? 

Porque ¿Quién ha resistido mi voluntad? Pablo se anticipa a esta objeción común a lo que ha enseñado en el 

versículo anterior. Si Dios escoge tener misericordia de quien Él quiere y endurecer el corazón a quien Él quiere, y si su 

decisión se basa en última instancia en su propia voluntad, ¿Entonces cómo puede ser considerado justo que Dios 

juzgue a aquellos que se nieguen a creer? Preguntas Nº 54 y 55: Más antes, oh hombre, ¿Quién eres tú para que 

alterques con Dios? ¿Dirá el vaso de barro al que lo formó: por qué me has hecho así? ¿Quién eres tú para ponerte 

a discutir y cuestionar a Dios por sus decisiones? Verdaderamente y con una mano en el corazón: ¿Habrá un hombre, 

una persona, un minúsculo ser humano por allí que suponga que puede plantarse frente a Dios y cuestionarle sus 

decisiones? Todo parecería indicar que no, que pese a sus enormes defectos, los hombres de alguna manera no son 

idiotas y entienden perfectamente que una mente finita, que nace, crece, se desarrolla y muere, jamás podría entender y 

mucho menos censurar a una mente eterna e infinita, pero… Y la pregunta siguiente lo dice todo. Somos vasos de barro 

a los cuales se nos ha soplado aliento de vida. Y es con ese aliento divino que confundimos todo y empezamos a hacer 

barbaridades. ¿Seremos capaces de criticar a nuestro propio creador, como si fuéramos los supremos nosotros? ¡Pobre 

hombre fatuo y soberbio! Pregunta Nº 56: ¿O no tiene potestad el alfarero sobre el barro, para hacer de la misma 

masa un vaso para honra y otro para deshonra? Cuestionar la moralidad de las acciones de Dios es, por lo menos, 

inadecuado. Las criaturas no tienen derecho a objetar lo que su Creador hace. Sin embargo, tales enseñanzas no deben 

de ninguna manera conducirnos a pensar que los pecadores no pueden creer aunque lo quisieran, porque la Escritura no 

enseña eso. Ella afirma repetidamente que todo aquel que invocare el nombre del Señor, será salvo. Esta apelación de la 

Escritura a los incrédulos se mantiene tanto en el Antiguo Testamento como en el Nuevo Testamento. Ocurre que la 

cultura helenística desparramada por años en las sociedades de Occidente ha plantado una estructura de pensamiento 

muy difícil de erradicar. El hombre se siente el centro mismo de la creación y poco menos que impune en cada una de 

sus decisiones. Por lo tanto, decirle que no puede cuestionarle nada a Dios porque no le asisten derechos para ello, es 

entrar en confrontación franca y directa con su egocentrismo. No le hace, Dios sigue siendo soberano y, en el final de 

esta y de todas las historias, la veracidad de este concepto puede comprobarse fácilmente. De hecho, el hombre y todas 

sus vanidades y soberbias, un día se muere y concluye con todas sus aspiraciones terrenales. Mientras tanto, ese Dios al 

que quiere cuestionar sigue en pie y vigente porque es eterno, algo que ese hombre no puede entender ni razonar con su 

mente finita. Pregunta Nº 57: ¿Y qué, si Dios, queriendo mostrar su ira y hacer notorio su poder, soportó con 

mucha paciencia los vasos de ira preparados para destrucción, y para hacer notorias las riquezas de su gloria, 

las mostró para con los vasos de misericordia que él preparó de antemano para gloria, a los cuales también ha 

llamado, esto es, a nosotros, no sólo los judíos, sino también los gentiles? (30) ¿Qué, pues, diremos? Que los 

gentiles, que no iban tras la justicia, han alcanzado la justicia, es decir, la justicia que es por fe; (31) más Israel, 

que iba tras una ley de justicia, no la alcanzó. (31) ¿Por qué? Porque iban tras ella no por fe, sino como por obras 

de la ley, pues tropezamos  en la piedra de tropiezo, (33) como está escrito: he aquí pongo en Sion piedra de 

tropiezo y roca de caída; y el que creyere en él, no será avergonzado. Pregunta N 58:¿Qué, pues diremos? Es casi 

como preguntarnos qué podríamos decirle a la gente que atendemos semanalmente en grupos o en una congregación, si 

de pronto se enteraran que es salvo alguien que ha sido tremendo incrédulo por años, impío, pecador a ultranza, que de 

improviso en un enorme paso de fe se decide a creer y confiar en que Dios lo perdonará ampliamente y lo restaurará para 

el día final. ¿Cómo le explicaríamos a todos esos hermanos que ese hombre o esa mujer, con un simple acto de fe 

sincera, desprovista de toda especulación de conveniencia personal o de reputación propia, decide confiar en un Jesús 

que hasta ayer no conocía, mientras que no parece suceder lo mismo con ese anciano que viene al templo desde hace 

cincuenta años y su vida sigue igual de gris y miserable? Pregunta Nº 59: ¿Por qué? En ese por qué, tiene 

necesariamente que haber una respuesta que conforme, que acredite que Dios no hace cosas porque sí, sino guiado por 



su propia palabra, sus principios básicos y su voluntad eterna de ser justo en todo. Esa persona accede a salvación en 

última instancia porque se decidió por la fe en lugar de hacerlo por las obras, tal como la religión ha enseñado y 

predicado a todos los que eran sus adeptos semanales. 

10

Evangelizando a Israel
Romanos 10: 1) = Hermanos, ciertamente el anhelo de mi corazón, y mi oración a Dios por Israel, es para 

salvación. (2) Porque yo les doy testimonio de que tienen celo de Dios, pero no conforme a ciencia. (3) Porque 

ignorando la justicia de Dios, y procurando establecer la suya propia, no se han sujetado a la justicia de Dios; (4) 

porque el fin de la ley es Cristo, para justicia a todo aquel que cree. (5) Porque de la justicia que es por la ley 

Moisés escribe así: El hombre que haga estas cosas, vivirá por ellas.  (6) Pero la justicia que es por la fe dice así: 

No digas en tu corazón: ¿Quién subirá al cielo?(Esto es, para traer abajo a Cristo): (7) o, ¿Quién descenderá al 

abismo?(Esto es, para hacer subir a Cristo de entre los muertos). (8) Más,¿Qué dice? Cerca de ti está la palabra, 

en tu boca y en tu corazón. Esta es la palabra de fe que predicamos: (9) que si confesares con tu boca que Jesús 

es el Señor, y creyeres en tu corazón que Dios le levantó de los muertos, serás salvo. (10) Porque con el corazón 

se cree para justicia, pero con la boca se confiesa para salvación. (11)Pues la Escritura dice: Todo aquel que en 

él creyere, no será avergonzado. (12) Porque no hay diferencia entre el judío y el griego, pues el mismo que es 

Señor de todos, es rico para con todos los que le invocan; (13) porque todo aquel que invocare el nombre del 

Señor, será salvo. Hay algo que resulta más que evidente con una lectura simple de los primeros versos de este 

capítulo. La justicia de Dios, esa tan ansiada y hasta reclamada justicia divina, es simplemente estar en paz con el Señor, 

y viene únicamente a través de la fe en Jesucristo. Algunos han considerado, y quizás lo siguen haciendo, que Cristo es 

el fin de la ley en el sentido de que Él constituye la meta y representa la consumación de esta. Sin embargo, “La Ley” se 

refiere aquí al sistema de obtener la justificación por nuestros esfuerzos. Cristo es ciertamente la realización perfecta de 

todo lo que pide la Ley, pero también el fin de la Ley como vía para alcanzar la justicia de todo aquel que cree. De ahí 

que Pablo haga énfasis en la suficiencia de la fe para recibir la justicia de Dios, porque al llenar los requerimientos de la 

Ley, Cristo satisfizo sus reclamos. Este versículo no significa que un cristiano deba ignorar las normas morales o los 

mandamientos de Dios. Pregunta Nº 60: ¿Quién subirá al cielo? La pregunta es más que sencilla, y casi que no 

merece comentario anexo. Pablo consigna que ninguno de nosotros estamos en condiciones de preguntarnos eso con 

relación a la remota posibilidad que un hombre, con sus insignificantes fuerzas de hombre, pueda subir nada menos que 

al cielo y descender de ese lugar, si eso fuera posible, nada menos que a Cristo, a la tierra de los mortales. ¿Habrá un  

hombre así? Ni lo sueñes. Pregunta Nº 61: ¿Quién descenderá al abismo? Es la misma clase de pregunta que lo 

anterior, pero en este caso refiriéndose al infierno. ¿Existe un hombre de carne y hueso capaz de descender a los 

mismos infiernos para procurar sacar de allí nada menos que a Cristo? Tampoco lo sueñes, no existe tal hombre, ni 

existirá jamás. Pregunta N 62: ¿Qué dice? Lo que dice se ha convertido con el correr de los tiempos, en una de las 

bases más profundas y esenciales de nuestra doctrina. Y de paso te recuerdo que cuando digo doctrina, estoy diciendo 

enseñanza. Y no enseñanza bíblica, enseñanza de cualquier clase. Doctrina no es Biblia, es enseñanza. Y la enseñanza 

de los primeros apóstoles, por ejemplo, que es la famosa doctrina de los apóstoles de la que se habla en hechos, es 

esencialmente un estilo de vida. Un estilo de vida que, tal como lo dice Joel, tendrá que ser profética en los últimos días. 

Aquí lo que dice es que si declaramos en voz alta, como para que se escuche en el cielo y también en el infierno, que 

Jesucristo es el Señor, y creemos fielmente en nuestro ser íntimo que Dios lo levantó de los muertos, entonces seremos 



salvos. Y no es un método ni un “abracadabra”; es ley divina. 

Creer Para Invocar
(14)¿Cómo, pues, invocarán a aquel en el cual no han creído? ¿Y cómo creerán en aquel de quien  no han oído? 

¿Y cómo oirán sin haber quién les predique? (15)¿Y cómo predicarán si no fueran enviados?Como está escrito: 

¡Cuán hermosos son los pies de los que anuncian la paz, de los que anuncian buenas nuevas! (16) Más no todos 

obedecieron al evangelio; pues Isaías dice: Señor, ¿Quién ha creído a nuestro anuncio? (17) Así que la fe es por 

el oír, y el oír, por la palabra de Dios. (18) Pero digo: ¿No han oído? Antes bien, por toda la tierra ha salido la voz 

de ellos, y hasta los fines de la tierra sus palabras. (19) También digo: ¿No ha conocido esto Israel?Primeramente 

Moisés dice: yo os provocaré a celos con un pueblo que no es pueblo; con pueblo insensato os provocaré a ira.

(20) E Isaías dice resueltamente: fui hallado de los que no me buscaban; me manifesté a los que no preguntaban 

por mí. Todo el día extendí mis manos a un pueblo rebelde y contradictor. Pregunta Nº 63: ¿Cómo, pues, 

invocarán a aquel en el cual no han creído? Esta es una pregunta que suena a verdad de Perogrullo, porque cualquier 

persona medianamente coherente sabe perfectamente que nadie podría invocar como solución a algo espiritual en su 

vida, a una deidad en la cual no cree. Sin embargo, déjame decirte que eso está sucediendo en este y en anteriores 

tiempos. ¿Cuál es la incredulidad que vemos en el mundo secular? La que sostiene la vida de gente que ha decidido vivir 

por fuera de lo que Dios diga o disponga. Pero la Biblia habla de incredulidad, y la Biblia hasta dónde yo sé, está escrita 

para la iglesia, no para el mundo. Entonces la pregunta, es: ¿Cuál es la máxima incredulidad que vemos dentro de la 

iglesia? La de invocar a Dios, trabajar para Dios, cantar para Dios, hablar todo el tiempo de Dios y hasta predicar 

respecto a Dios, sin terminar de creer sinceramente en ese Dios. ¿Puede hacerse eso? De hecho, se hace, se está 

haciendo. Por esa razón es que la iglesia en su conjunto no alcanza a prevalecer sobre las inclemencias del mundo 

secular. Por siendo enviada a plantar en el planeta al poder de Dios manifestado, lo único que ha podido conseguir es 

establecer dogmas religiosos. Pregunta Nº 64: ¿Y cómo creerán en aquel de quien no han oído? Aquí el tema varía y 

muta abruptamente de la incredulidad al evangelismo. Porque del modo en que hay mucha gente que no puede creer en 

un Dios que ya conoce y del cual ha tenido novedad, información y proclama, así también hay otra gran cantidad que no 

cree sencillamente porque no lo conoce. La pregunta, en estos casos, siempre suele ser la misma: ¿Quién irá? ¿Cuántos 

obreros habrá dispuestos a decir la antigua pero vigente frase de “heme aquí” que los grandes expresaron como firme 

paso de fidelidad y obediencia al mandato? Pregunta Nº 65:¿Y cómo irán sin haber quién les predique? Esta es, a 

grandes rasgos, la respuesta a la incógnita mencionada en el ítem anterior. Y quiero retornar a algo que ya he enseñado 

en muchas ocasiones, pero que quiero reiterar porque no siempre se ha entendido correctamente, y es el verdadero 

significado de la palabra predicar. Predicar es un vocablo compuesto de dos fases: pre, que tiene que ver con la 

anticipación de algo, como es en el caso de pre-conceptos o pre-destinación. Y el otro vocablo del compuesto que es 

dicar. El día que lo estudié, para mi infinito asombro, descubrí que este término se refería, nada menos, que a la 

sustancia de los ángeles caídos. Por lo consiguiente, cuando hablamos de predicar, o pre-dicar, nos estamos refiriendo 

específicamente a un discurso que preanuncie la victoria de los santos sobre los ángeles caídos. De modo tal que, no 

existe ni podría existir bíblicamente tal cosa como predicar sin hablar de ángeles o demonios, ambos están incluidos en la 

palabra que agrupa ese discurso. Pregunta Nº 66: ¿Y cómo predicarán si no fueran enviados? Esta pregunta paulina 

no está tomada al azar ni tampoco es ni por las tapas, un producto azaroso. Es la conclusión o la resultante de un tema 

que no sólo sigue preocupando a los cristianos de este tiempo, sino que es más que notorio que ya preocupó de 

sobremanera a los antiguos. Un predicador no es un hombre que se para frente a un púlpito, abre su Biblia, lee cuatro 

versículos, evalúa tres puntos a tocar, expresa una introducción humanista, un desarrollo teológico y generalmente una 

conclusión moralista. Un predicador es un hombre que ha sido enviado por Dios a decir exacta y puntualmente lo que 



Dios está diciendo en el día de hoy. No ayer ni mañana, Hoy. Por lo tanto, esta pregunta tiene una respuesta que 

lamentablemente nos ha tocado observar demasiadas veces como para entender que no es cualquier tontera. Quien no 

ha sido enviado, (Literalmente apostellos, de donde deriva apóstol), no puede decir absolutamente nada de parte de Dios. 

Sólo lo hará con lo que emana de su propia sabiduría humana. El resultado, es el que todavía podemos ver. Pregunta Nº 

67: ¿Quién ha Creído a Nuestro Anuncio? Y esto tiene que ver con el resultado, con la conclusión, con los frutos de 

ese trabajo. Porque tú puedes armar el mejor escenario, utilizar la mejor estrategia y dar curso favorable a las mejores 

técnicas conocidas de evangelización masiva o personalizada, según corresponda, pero ¿Sabes qué? Nada ocurrirá si 

los que oyen tu anuncio no quieren, no saben o no pueden creerlo. Todo habrá sido tiempo perdido. Y las 

recomendaciones que pueden suministrarse en estos casos, no siempre terminan siendo bienvenidas por una simple 

razón: no parecen ser ni complicadas ni profundas, por eso no alcanzan a llamar la atención. Sin embargo, pese a todo 

ello, sigue siendo la única verdad posible y viable si quieres que ellos crean tu anuncio: deberás entregárselo al Espíritu 

Santo, porque Él es el único que puede producir convicción de pecado y guiar a las personas a toda verdad, que es como 

decir: guiarlos a Jesucristo. Pregunta Nº 68:¿No han Oído? No sé si a ti te ha sucedido alguna vez, pero a mí sí me ha 

ocurrido y por eso te lo comparto. Trabajando en un gran periódico, en una enorme sala de redacción, utilizando las que 

hoy ya son híper antiguas máquinas de escribir mecánicas, el horario de cierre de edición resultaba un bullicio tan 

estrepitoso que, concentrarse allí para escribir algo, resultaba una tarea poco menos que titánica. A mí me costó su 

tiempo, pero descubrí un día que, mientras el sonido ambiente seguía siendo tremendo y mis colegas que ya habían 

cerrado sus páginas dialogaban en voz alta añadiendo más ruido al ya existente, yo contaba con la inconcebible 

capacidad de abstraerme, producir una sordera artificial en mis oídos y dedicarme a mi artículo sin estorbo aparente 

alguno ni fastidio por ruidos molestos. No es casual ni original. El hombre tiene esa condición y sólo va a utilizarla cuando 

le plazca o le convenga. La ejercen los pequeños cuando se les reconviene por alguna travesura y ellos miran hacia otra 

dirección y no parecen tomar registro de nuestro discurso de regaño. Lo mismo suelen hacer algunos esposos para con 

sus esposas cuando ellas los regañan por tareas que no han hecho o errores que sí han cometido. Esto quiere decir que, 

en ocasiones, podemos manejar nuestra capacidad auditiva como nos plazca o nos convenga. Y como al enemigo no le 

place que aquel en quien mora o influye oiga de Jesucristo, ¿Qué hará? Producirá una sordera espiritual de tal calibre 

que, aunque todos los cielos bajen a la tierra con un mensaje poderoso, siempre habrá gente que te jurará no haber oído 

nada. Por eso la pregunta: ¿No han oído? Por eso la respuesta de Jesús: El que tenga oídos para oír, oiga. Pregunta Nº 

69:¿No ha Conocido esto Israel? Todos sabemos que cuando la Biblia dice “Israel”, no necesariamente se está 

refiriendo a una nación que ubicamos en un sitio determinado de la geografía mundial. Puede incluirla, claro está, pero no 

es lo prioritario. Cuando la Biblia dice “Israel”, en primer lugar, se está refiriendo al pueblo santo, al pueblo elegido, al 

pueblo de Dios. ¿Eso incluye a los judíos? ¡Claro que los incluye! ¡Incluso incluye a los hoy musulmanes! Claro está que 

cada uno de ellos deberá, sola y únicamente, reconocer a Jesucristo como quien verdaderamente es y no como en cada 

una de sus doctrinas han enseñado que es. Y si lo reconocen y lo aceptan como salvador y Señor, no hay ni habrá 

religión que detenga su salvación. Por lo tanto, cuando aquí Pablo formula la pregunta, lo que procura decir es si ese 

anuncio, esa predicación, esa proclama del evangelio ha sido conocida por el pueblo que Dios ama. Y si así hubiera sido, 

sólo faltará saber qué actitud tomará ese pueblo con ese tesoro para sus vidas. 

11

Vendrá de Sion el Libertador
 (Romanos 11: 1) = Digo, pues: ¿Ha desechado Dios a su pueblo?En ninguna manera. Porque también yo soy 

israelita, de la descendencia de Abraham, de la tribu de Benjamín.



(2) No ha desechado Dios a su pueblo, al cual desde antes conoció. ¿O no sabéis qué dice de Elías la Escritura, 

cómo invoca a Dios contra Israel, diciendo: (3) Señor, a tus profetas han dado muerte, y tus altares han 

derribado; y sólo yo he quedado, y procuran matarme? (4) Pero ¿Qué le dice la divina respuesta? Me he 

reservado siete mil hombres, que no han doblado la rodilla delante de Baal. (5) Así también aún en este tiempo ha 

quedado un remanente escogido por gracia. (6) Y si por gracia, ya no es por obras; de otra manera la gracia ya 

no es gracia. Y si por obras, ya no es gracia; de otra manera la obra ya no es obra. (7) ¿Qué, pues? Lo que 

buscaba Israel no lo ha alcanzado; pero los escogidos sí lo han alcanzado, y los demás fueron endurecidos; (8) 

como está escrito: Dios les dio espíritu de estupor, ojos con que no vean y oídos con que no oigan, hasta el día 

de hoy. (9) Y David dice: sea vuelto su convite en trampa y en red, en tropezadero y en retribución; (10) sean 

oscurecidos sus ojos para que no vean, y agóbiales la espalda para siempre. Pregunta Nº 70:¿Ha desechado 

Dios a su Pueblo? La pregunta de Pablo, en este caso, es la que podría formularse cualquier buen creyente que, con 

gusto o contra gusto, esté militando en el marco de una de las muchas iglesias que no siempre cumplen con la voluntad o 

el propósito de Dios. ¿Es que por ese tema desechará Dios a su iglesia? La respuesta, inevitablemente será la misma: en 

ninguna manera. Dios jamás desechará a su iglesia. Lo que sí podría llegar a ser desechado, es el conjunto de personas 

que, refugiándose en lugares que dicen ser iglesia, en realidad no lo son, y operan en favor de las artimañas del infierno. 

De todos modos, siempre habrá un remanente santo en cada lugar que se visite. Pregunta Nº 71: ¿O no sabéis qué 

dice de Elías la Escritura, cómo invoca a Dios contra Israel, diciendo: Señor, a tus profetas han dado muerte, y 

tus altares han derribado; y sólo yo he quedado, y procuran matarme? En el contexto contemporáneo, esto también 

tiene su correlato. Es notorio que las babilonias falsas, imitadoras y en muchos casos directamente satánicas en sus 

movimientos, han matado los profetas que han llegado a advertir de estas cosas. No en lo físico, obviamente, pero los 

han matado con la calumnia, con la discriminación y, -muy de moda en estos tiempos-, mediante el uso de las llamadas 

redes sociales. ¿Es que alguien podría imaginar que desde internet, Facebook, Instagram o "X", por citar algunas de esas 

redes, se puede descalificar nada menos que a un profeta del Señor? De hecho que no, salvo que aquellos que ingresen 

a estas redes, tengan como premisa creer más lo que allí se dice que lo que la Biblia dice. En ese caso, su éxito estará 

garantizado. Y me temo que en una gran proporción de casos, es así. Veamos: sean por las cusas que sean, ¿Cuánto 

cuesta hoy a un cristiano fiel, honesto y sincero, encontrar un sitio específico donde pueda adorar a Dios con total libertad 

y con alto reaseguro de genuinidad? Mucho. ¿Y eso por qué ocurre? Simple: porque se han ocupado en todo este tiempo 

de derribar los verdaderos altares para erigir los falsos. Pregunta Nº 72: ¿Qué le dice la Divina Respuesta? Resultaría 

obvio añadir que cuando habla de “divina” respuesta se refiere a lo que Dios mismo expresa respecto a lo narrado 

anteriormente. Y, curiosamente, lo que el Señor dice allí, tiene comparación inmediata con mucho de lo que en este 

tiempo se está viviendo en nuestros ambientes cristianos. Dice que se reservan siete mil hombres. Recuerda que siempre 

que la Biblia menciona al número siete, lo que en realidad está diciendo es que se trata de todos los que sean 

necesarios, muy similar a aquel setenta veces siete del perdón. ¿Y qué rol juegan estos siete mil? No doblar las rodillas 

ante Baal. ¿Qué cosa estimaría hoy el Señor como baales? Tú y yo lo sabemos muy bien: cualquier clase de idolatría en 

la que el hombre ponga su corazón. No necesariamente estatuas, hasta un ministerio cristiano puede convertirse en ídolo 

para su responsable si no sabe colocarlo detrás de Aquel a quien dice servir. Y luego añade el Señor que Él va a 

componérselas para hacer lo que se debe hacer no ya con las multitudes supuestamente convertidas, sino con los 

pequeños remanentes conformados por esos que, precisamente, no han doblado sus rodillas para con nada de lo que 

Babilonia busca tentarlos. Pregunta Nº 73: ¿Qué pues? Pasa en idioma actual lo que dice el verso siete, a continuación 

de esta pregunta. “Lo que buscaba la iglesia como institución, no lo ha alcanzado, pero los elegidos, que no siempre son 

admitidos ni bienvenidos en esas instituciones, sí lo han alcanzado. Y luego añade algo que debe dejar pensando a más 

de uno que lee esto: porque dice que “los demás, fueron endurecidos”, para agregar como concepto que recibieron un 

espíritu de estupor, que producen ojos espirituales que no pueden ver lo que Dios está mostrando y oídos espirituales 



que no pueden oír lo que Dios mismo está diciendo en este tiempo. ¿Te queda alguna duda que es exactamente así? 

Pablo aquí se señala a sí mismo como un ejemplo del hecho de que hay un remanente de Israel que ha sido salvo. Y dice 

Israel, porque alude aquí a la mayoría que es judía, desde su punto de vista étnico, incluyendo su liderazgo reconocido. 

Habiendo fallado en obtener una correcta relación con dios por sus propios esfuerzos, se endurecieron. La incredulidad 

persistente y obstinada hizo caer la justicia de Dios sobre ellos. 

Honrar el Ministerio
(Verso 11) = Digo, pues: ¿Han tropezado los de Israel para que cayesen? En ninguna manera; pero por su 

transgresión vino la salvación a los gentiles, para provocarles a celos. (12) Y si su transgresión es la riqueza del 

mundo, y su defección la riqueza de los gentiles, ¿Cuánto más su plena restauración? (13) Porque a vosotros 

hablo, gentiles. Por cuanto yo soy apóstol a los gentiles, honro mi ministerio, (14) por si en alguna manera pueda 

provocar a celos a los de mi sangre, y hacer salvos a algunos de ellos. (15) Porque si su exclusión es la 

reconciliación del mundo. ¿Qué será su admisión, sino vida de entre los muertos? (16) Si las primicias son 

santas, también lo es la masa restante; y si la raíz es santa, también lo son las ramas. (17) Pues si algunas de las 

ramas fueron desgajadas, y tú, siendo olivo silvestre, has sido injertado en lugar de ellas, y has sido hecho 

participante de la raíz y de la rica savia del olivo, (18) no te jactes contra las ramas; y si te jactas, sabe que no 

sustentas tú a la raíz, sino la raíz a ti. (19) Pues las ramas, dirás, fueron desgajadas para que yo fuese injertado.

(20) Bien; por su incredulidad fueron desgajadas, pero tú por la fe estás en pie. No te ensoberbezcas, sino teme.

(21) Porque si Dios no perdonó a las ramas naturales, a ti tampoco te perdonará. (22) Mira, pues, la bondad y la 

severidad de Dios; la severidad ciertamente para con los que cayeron, pero la bondad para contigo, si 

permaneces en esa bondad; pues de otra manera tú también serás cortado. (23) Y aún ellos, si no permanecieren 

en incredulidad, serán injertados, pues poderoso es Dios para volverlos a injertar. (24) Porque si tú fuiste cortado 

del que por naturaleza es olivo silvestre, y contra naturaleza fuiste injertado en el buen olivo,¿Cuánto más estos, 

que son las ramas naturales, serán injertados en su propio olivo? (25) Porque no quiero, hermanos, que ignoréis 

este misterio, para que no seáis arrogantes en cuanto a vosotros mismos: que ha acontecido a Israel 

endurecimiento en parte, hasta que haya entrado la plenitud de los gentiles; (26) y luego todo Israel será salvo, 

como está escrito: vendrá de Sion el Libertador, que apartará de Jacob la impiedad. (27) Y este será mi pacto con 

ellos, cuando yo quite sus pecados. (28) Así que en cuanto al evangelio, son enemigos por causa de vosotros; 

pero en cuanto a la elección, son amados por causa de los padres. (29) Porque irrevocables son los dones y el 

llamamiento de Dios. (30) Pues como vosotros también en otro tiempo erais desobedientes a Dios, pero ahora 

habéis alcanzado misericordia por la desobediencia de ellos, (31) así también estos ahora han sido 

desobedientes, para que por la misericordia concedida a vosotros, ellos también alcancen misericordia.

(32) Porque Dios sujetó a todos en desobediencia, para tener misericordia de todos. (33) ¡Oh profundidad de las 

riquezas de la sabiduría y de la ciencia de Dios! ¡Cuán insondables son sus juicios, e inescrutables sus caminos!

(34) Porque ¿Quién entendió la mente del Señor? ¿O quien fue su consejero? (35) ¿O quien le dio a él primero, 

para que le fuese recompensado? (36) Porque de él, y por él, y para él, son todas las cosas. A él sea la gloria por 

los siglos. Amén. Pregunta Nº 74: ¿Han Tropezado los de Israel para que Cayesen? “La incredulidad de Israel abrió 

la puerta de las oportunidades a los gentiles. El propósito de Dios es que cuando los judíos incrédulos vean a un gran 

número de gentiles volverse a Cristo, se pondrán celosos, se arrepentirán y vendrán a la fe”. Este que terminas de leer es 

el comentario profesional de un prestigioso teólogo que piensa y entiende lo mismo que por años ha enseñado la iglesia 

cristiana como doctrina básica. ¿Sabes qué? Ni por las tapas. Muchísimos años después, nosotros que somos esos 

gentiles, seguimos llegando en mayor o menor medida y cantidad a Cristo, mientras ese pueblo judío sigue atado a su 



Torá, sus reglas, preceptos y formas tradicionales de creer. Ni se muestran celosos ni se arrepienten de nada ni mucho 

menos vienen a un Cristo en el cual ninguno de ellos parecería tener deseos de creer. ¿Motivos? Varios, pero uno en 

especial: no han visto ni están viendo en lo que se llama iglesia cristiana, algo parecido al poder manifestado del Dios que 

ellos conocen como gestor del mar abierto para que pase Moisés y su gente. ¿Está equivocado, entonces, ese 

prestigioso comentarista? No parece que sea así, porque el texto escrito lo expresa. ¿Se equivocó Dios, entonces? 

Tampoco. Sólo que los tiempos kairos de Dios no son ni por las tapas similares a los tiempos kronos del hombre. Allí 

radica la diferencia. Además, a nadie se le ha ocurrido pensar que lo que antes fue llamado judío, como pueblo elegido 

pero desobediente, hoy simplemente sea creyentes. Como pueblo elegido, pero como responsables de un sinfín de 

desobediencias también. Pregunta Nº 75: ¿Cuánto más su Plena Restauración? Durante años se enseñó que lo que 

Pablo señala aquí es el momento de la reunión de todo el pueblo judío que, por plena disposición de Dios, abandonará su 

estado permanente de idolatría y se volverá en masa a Jesucristo, siendo salvos en el último instante. A ese momento, 

consignan los mejores comentaristas, es el que en este texto se denomina como Plena Restauración. Muy bien; jamás 

osaré mostrarme en oposición con tan dignos pensadores y lectores de la Palabra, pero sí por lo menos permitirme 

deslizar algo a simple título de revelación silenciosa. ¿Y si el llamado pueblo santo de Dios del Antiguo Testamento, los 

judíos, han dejado paso a los creyentes masivos del Nuevo Testamento? ¿Y si de lo que aquí se está hablando es de la 

restauración de tantos y tantos hijos genuinos que hoy por hoy andan perdidos en las idolatrías de las babilonias falsas 

imitadoras de la iglesia verdadera? Tómalo o déjalo; puedes seguir creyendo lo que se ha enseñado, nadie te lo 

reprochará. Pero también puedes, -al menos-, darle alguna clase de seriedad a esto que te comparto y, por lo menos, 

tenerlo en cuenta a futuro. Por si llegado el momento tienes que tomar decisiones en instancias diferentes a las 

enseñadas por siempre. Pregunta Nº 76: ¿Qué será su admisión, sino vida de entre los muertos? Si tú preguntas 

hoy a un optimista dinámico que ama al Señor y quiere lo mejor para su iglesia, cuál es el estado en que esta se 

encuentra ahora, ¿Qué crees que responderá? Ese optimista, que lo es pero sin que por eso haya perdido su capacidad 

de razonamiento y análisis, para honrar su optimismo y su nivel superlativo de fe, te dirá que no te preocupes, que la 

iglesia en este tiempo está pasando por una etapa de cierto adormecimiento del cual, en cualquier momento, el Señor 

mismo la va a sacar sacudiéndola al grado sumo si es necesario. Una iglesia dormida. Claro está que, si la misma 

pregunta se la formulas a un creyente tan fiel como el otro, pero de cierta tendencia pesimista o con distinto nivel o 

entendimiento de su fe, la respuesta no será la misma. Este cristiano será mucho más contundente y lapidario. Te dirá 

que por culpa de tal y tal y por causa de esto y lo otro, lamentablemente la iglesia de este tiempo está espiritualmente 

muerta. De hecho, la concepción no es la misma, ya que alguien que duerme va a despertarse en algún momento y 

andará sobre sus pies sin problemas, mientras que alguien que ha muerto, de no mediar milagro de resurrección, seguirá 

en ese estado. De eso es lo que se está hablando aquí: del milagro de una restauración de un cúmulo de hombres y 

mujeres que, por diversas causas, o una específica en suma, se encuentran espiritualmente muertos, separados del Dios 

de todo poder y condenados irremediablemente. Y que por simple misericordia divina, amor inconmensurable y decisión 

de Dios de restaurar, el milagro de la vida espiritual retornará a ellos y verán fluir vida dinámica en sus cuerpos 

individuales y en el cuerpo global. Pregunta Nº 77:¿Cuánto más estos, que son las ramas naturales, serán 

injertados en su propio olivo? Es muy importante lo que se lee anteriormente a esta pregunta en el verso 16. No sólo 

importante, sino cierto de toda certeza. Y no sólo en este asunto, sino en todos los que pueda tener competencia el 

concepto. Si la primicia de algo, (Eso es el adelanto, la cuota inicial de una serie posterior) es santa, no tiene por qué no 

serlo la masa restante. Si la cuota entrega es de dinero legítimo, ¿A quién se le ocurriría suponer que el resto del pago 

será con dinero falso? Si la raíz, (Esto es las bases de algo o alguien) es santa, también lo van a ser las ramas del árbol 

al cual esa raíz dio origen. No obstante, luego va a aclarar y consignar que todos nosotros, que hemos sido injertados 

más tarde en el gran árbol del Reino, somos legítimamente participantes de todo aquello que los originales merecen por 

estirpe y raigambre. Un futbolista llega a un club determinado cuando faltan cinco fechas para concluir el torneo del cual, 



finalmente, ese club será campeón. El futbolista recién llegado comparte la celebración, los homenajes y hasta los 

premios que la obtención del torneo produce juntamente con sus compañeros, simplemente porque es un integrante más 

del plantel campeón. A nadie va a interesarle si comenzó junto con todos la campaña victoriosa o llegó cuando faltaban 

pocas fechas para su fin. Es campeón y se lo considera como campeón. Pero, y siguiendo con el mismo ejemplo gráfico, 

ese futbolista se comportaría pésimamente si, cuando le ponen micrófonos delante de la boca o cámaras de televisión 

apuntándolo como una de las figuras del campeón, él se pusiera a alabarse grandemente a sí mismo, a sus virtudes y 

condiciones, y menoscabando o despreciando las condiciones de sus compañeros, siendo que en realidad estos jugaron 

todo un torneo completo, ganándolo, mientras que él llegó prácticamente cuando ya estaba todo definido. Eso es lo que 

se observa cuando alguien que recién entra al evangelio, habla de revelaciones personales y tratos privilegiados de parte 

de Dios en contra de lo que la mayor parte de sus hermanos viene realizando hace años. Concluye esto con la 

contundente expresión que todavía muchos prefieren ignorar, pero que está allí escrita desde siempre. Si Dios ha sido 

misericordioso y paciente con los más antiguos, que serían las ramas naturales, ¿No lo será también con el más nuevo, 

esto es, con el injertado? ¡Claro que sí! Pero está la otra parte, lo que yo llamaría: la contraparte. Si llegado el caso Dios 

decide cortar aquellas ramas antiguas porque lo que andan diciendo y haciendo no sólo no coincide con lo que Él está 

diciendo, sino que directamente está en franca oposición, ¿Cómo puedes pensar que no cortará también al injertado, si 

es que elige hacer causa común con los antiguos equivocados? Pregunta Nº 78: ¿Cuánto más estos, que son las 

ramas naturales, serán injertados en su propio olivo? Si bien es cierto que en lo fundamental existen dos diferentes 

posiciones proféticas acerca del futuro de Israel, hay solamente un punto de vista bíblico con respecto a la actitud del 

cristiano hacia el pueblo judío. Primero, la Biblia nos llama a honrar el hecho de que, habiendo sido ellos el instrumento 

nacional por medio del cual la bendición mesiánica vino a la humanidad. En segundo lugar, algunos textos nos expresan 

que se debiera bendecir a toda la nación judía, orar con pasión sincera a favor de ellos y estar listos para dar testimonio a 

cualquier judío, con tanta espontaneidad y sencillez como lo haríamos ante cualquier otro ser humano. En segundo lugar, 

no se puede decir que el mandato bíblico de orar por la paz de Jerusalén haya sido abrogado. De hecho, la alternativa 

profética a la enseñanza clásica a este respecto, nos muestre que cuando se habla de la Jerusalén se está refiriendo a la 

celestial, que es la iglesia, y no a la geográfica. Yo creo fielmente en todo lo que hasta aquí te he mencionado, pero en lo 

que no creo es en delimitar a Dios a un concepto meramente nacional. Mi Dios es el Dios del universo, no un Dios 

nacional. Utiliza naciones para sus diversas operaciones, pero si una de esas naciones, por la causa que sea, decidiera 

no obedecerle, Él recurrirá a otra. Dios no tiene compromiso nacional salvo con las gentes que obedecen su propósito. 

En el verso 25, cuando habla del endurecimiento de Israel, la palabra que allí se traduce como tal, es porosis. Y este 

vocablo nos habla de endurecimiento, de callosidad. La palabra es un término médico que describe el proceso por el cual 

las extremidades de huesos fracturados se fijan mediante una osificación o callosidad petrificada. Algunas veces se 

refiere a una sustancia dura en el ojo, que lo ciega. Si se la usa metafóricamente, porosis sugiere insensibilidad u 

ausencia de percepción espiritual, ceguera espiritual, endurecimiento, en suma. De hecho, y lejos ya de aquel Israel, hoy 

la palabra calza perfectamente en una gran parte de lo que antojadizamente se sigue auto definiendo como iglesia. 

Pregunta Nº 79: ¿Quién entendió la mente del Señor? ¿O quien fue su consejero? Claro, parece una broma, 

¿Verdad? Todos leemos esto y pensamos: ¿Alguien puede suponer que encontrará a un hombre o a una mujer que 

pueda entender la mente del señor? La palabra nos dice que tenemos que tener la mente de Cristo, esto es, ver y 

examinar las cosas tal cual Él lo hubiera hecho, y no como nos parece a nosotros hoy, en este tiempo y bajo estas 

circunstancias. Pero eso quiere decir que tenemos que tener la mente de Cristo, no que la tengamos. Y si la tuviéramos, 

sería para tomar las decisiones que él tomó, para hablar las palabras que él habló y, si tú quieres, hasta para hacer las 

señales, prodigios y maravillas que él hizo, porque eso es lo que se nos promete. Pero en esta pregunta, Pablo se 

plantea si existe una persona capaz de adelantarse a los pensamientos y entenderlos antes que se manifiesten en 

hechos. La respuesta fue, es y será siempre una sola: nadie. Y lo mismo reza para la segunda parte de la pregunta. Y 



cuando la leo no puedo menos que recordar a muchos hombres y mujeres, quizás piadosos, quizás fieles, quizás 

sinceros, pero metidos por su propia cuenta y riesgo en el lío de querer aconsejar según sus leales saberes y entenderes 

humanos, a los hombres que Dios ha levantado para determinadas misiones. No estoy hablando de consejos de 

miembros rasos a líderes ordenados, porque eso es un funcionamiento interno que la iglesia estructural tiene, y que si 

bien está bueno que lo tenga porque ayuda mucho, por otra parte hay que decir que no siempre la gente ordenada ha 

sido levantada. De todos modos, nadie puede aconsejar a quien recibe directivas precisas y puntuales de Dios. Como 

tampoco nadie podría aconsejar a Dios mismo, lo cual supongo que no puede caberle en el cerebro a nadie que esté en 

su sano juicio. Pregunta Nº 80: ¿O quien le dio a él primero, para que le fuese recompensado? Después del más 

extenso argumento teológico del Nuevo Testamento, (Estoy hablando de lo escrito y por nosotros publicado desde el 

primer capítulo hasta el presente), Pablo reflexiona sobre la asombrosa sabiduría y ciencia de Dios en su plan de 

salvación, y deja que irrumpa una alabanza espontánea. Cuando habla de que los caminos de Dios son insondables, lo 

que está mostrando es algo imposible de ser plenamente descubierto o comprendido por nosotros. El universo, nosotros, 

nuestra salvación y todo lo demás, todas las cosas de Dios obran sostenidas por su pode, y en último término para su 

gloria. La respuesta apropiada de toda criatura es brindar a Dios gloria por los siglos de los siglos. 

12

La Fantástica Riqueza de los Dones
 (Romanos 12: 1) = Así que, hermanos, os ruego por las misericordias de Dios, que presentéis vuestros cuerpos 

en sacrificio vivo, santo, agradable a Dios, que es vuestro culto racional. (2) No os conforméis a este siglo, sino 

transformaos por medio de la renovación de vuestro entendimiento, para que comprobéis cuál sea la buena 

voluntad de Dios, agradable y perfecta. (3) Digo, pues, por la gracia que me es dada, a cada cual que está entre 

vosotros, que no tenga más alto concepto de sí que el que debe tener, sino que piense de sí con cordura, 

conforme a la medida de fe que Dios repartió a cada uno. (4) Porque de la manera que en un cuerpo tenemos 

muchos miembros, pero no todos los miembros tienen la misma función, (5) así nosotros, siendo muchos, 

somos un cuerpo en Cristo, y todos miembros los unos de los otros. (6) De manera que, teniendo diferentes 

dones, según la gracia que nos es dada, si el de profecía, úsese conforme a la medida de la fe; (7) o si de 

servicio, en servir, o el que enseña, en la enseñanza; (8) el que exhorta, en la exhortación; el que reparte, con 

liberalidad; el que preside, con solicitud; el que hace misericordia, con alegría. (9) El amor sea sin fingimiento. 

Aborreced lo malo, seguid lo bueno. (10) Amaos los unos a los otros con amor fraternal; en cuanto a honra, 

prefiriéndoos los unos a los otros. (11) en lo que requiere diligencia, no perezosos; fervientes en espíritu, 

sirviendo al Señor; (12) gozosos en la esperanza; sufridos en la tribulación; constantes en la oración; (13) 

compartiendo para las necesidades de los santos; practicando la hospitalidad, (14) Bendecid a los que os 

persiguen; bendecid, y no maldigáis. (15) Gozaos con los que se gozan; llorad con los que lloran. (16) Unánimes 

entre vosotros; no altivos, sino asociándoos con los humildes. No seáis sabios en vuestra propia opinión.

(17) No paguéis a nadie mal por mal; procurad lo bueno delante de todos los hombres. (18) Si es posible, en 

cuanto dependa de vosotros, estad en paz con todos los hombres. (19) No os venguéis vosotros mismos, 

amados míos, sino dejad lugar a la ira de Dios; porque escrito está: mía es la venganza, yo pagaré, dice el Señor.

(20) Así que, si tu enemigo tuviere hambre, dale de comer; si tuviere sed, dale de beber; pues haciendo esto, 

ascuas de fuego amontonarás sobre su cabeza. (21) No seas vencido de lo malo, sino vence con el bien el mal.

En este capítulo Pablo no formula ni se formula ninguna pregunta, por lo que lo examinaremos conforme a lo que se ha 



dejado escrito para nuestra instrucción y hoja de ruta. El primer verso comienza con dos palabras, “así que”; y esto tiene 

que ver con la luz del gran plan de salvación bosquejado en los capítulos anteriores, y particularmente de todas las 

misericordias o beneficios que éste trae a los cristianos, consignando que nuestra obligación es responder a ello como 

corresponde. Cuando habla del sacrificio vivo, señala que como los cristianos, (Tanto judíos como gentiles), son el nuevo 

pueblo de Dios, el nuevo Israel, ¿No deberíamos ofrecer sacrificios a Dios como lo hacían los judíos del Antiguo 

Testamento? Sí, pero no sacrificios de animales en el templo de Jerusalén; sino que debemos ofrecer nuestros cuerpos, 

(Esto es, todo lo que somos), como sacrificio vivo cada día a Dios. En referencia a la expresión respecto a que Dios mes 

nuestro culto racional, en un principio parecería ser muy curiosa, porque si algo parecería tener el evangelio y una fe 

ciega y constante es, precisamente, carencia absoluta de racionalidad. O, piensa: ¿Cómo podríamos racionalizar 

Hebreos 11:1? La palabra griega que se traduce como culto, se usa para referirse a ceremonias del templo judío en 

Romanos 9:4 y en Hebreos 9:1,6. La palabra traducida como racional, puede significar perteneciente a la razón y parece 

tener más que ver con la cultura griega que con la hebrea. Como tal sugiere que una respuesta racional a las 

misericordias de Dios sería entregarnos en un acto de adoración. La palabra puede ser también entendida como 

“espiritual”. De esa manera, nuestro acto de consagración constituye una forma suprema de servicio religioso: física, 

porque nuestros cuerpos están presentes en el acto de adoración; racional, en la medida que nuestra mente es receptiva 

a su verdad; emocional, cuando sus misericordias son percibidas y despiertan nuestra sensibilidad a la amabilidad de su 

amor; y espiritual, al ser todo esto el fruto de su Espíritu, que nos revive y renueva. En el segundo verso se menciona a 

este siglo. No se está refiriendo a este período de cien años, que es como nosotros conocemos al término, sino al 

significado de su palabra original traducida como siglo: sistema. Implica que de ninguna manera vamos a aceptar las 

normas de una sociedad cuyo dios es el diablo, porque la misma palabra lo expresa así, como el dios de este siglo, que 

es como decir: de este sistema. Y cuando decimos sistema, estamos hablando de sistema social, político, económico, 

y…religioso. Concretamente dice que no debemos conformarnos a ese sistema. El vocablo utilizado para traducir 

“conforméis”, es el griego suschematizo, que tiene que ver con nuestra palabra de hoy, Esquema o esquemático. Se 

refiere a conformarse uno a la moda exterior o a la apariencia, acomodándose a un modelo o diseño. Esta misma palabra 

aparece otra vez en el Nuevo Testamento únicamente en 1 Pedro 1:14, donde describe a aquellos que se conforman a 

los deseos mundanos. Aun la conformidad aparente o superficial al sistema de este mundo, o cualquier acomodo a sus 

maneras, sería fatal para la vida cristiana. Muy por el contrario, dice que vamos a ser transformados por medio de la 

renovación de nuestra mente, dedicada a los ideales del Reino de Dios. Y nos asegura que de ese modo vamos a poder 

comprobar, que es como decir poner a prueba, la buena voluntad de Dios agradable y perfecta. Los cristianos que no 

renueven sus mentes, muy difícilmente puedan evadir los dictados de los distintos sistemas, y tampoco podrán conocer el 

propósito y la voluntad de Dios, primero para sus propias vidas, y luego para la vida conjunta de la iglesia. Más adelante, 

entre los versos 3 al 8, Pablo invita a vivir con humildad y fe en nuestras relaciones cristianas. Así como el cuerpo está 

formado por varios miembros, cada uno con diferente función, la iglesia es un cuerpo con muchos miembros, cada uno 

con funciones y responsabilidades individuales, pero todos íntimamente relacionados como una unidad en Cristo. No 

debemos considerarnos en una posición superior, ni disminuir el papel o rol de otros. Pablo mismo se refiere en el tercer 

versículo a su propia función en el cuerpo como un apóstol con autoridad, -dice-, por la gracia que me es dada. La 

medida de fe que luego expresa no alude a la fe de la salvación, sino a la fe que acompaña el recibir y usar los dones que 

Dios nos da. La medida de fe que el Señor ofrece corresponde a las funciones que asigna como Creador y Redentor. 

Respetando Posiciones de Eminencia
La Biblia enseña que los seres humanos están hechos a la imagen de Dios, debemos respetar la posición de cada 

individuo bajo Dios. Este pasaje no enseña que los creyentes debieran pensar en sí mismos como seres sin valor e 



insignificantes, sino más bien que ninguno debe considerarse a sí mismo como más digno, más importante, más 

merecedor  de la salvación, o más esencial que cualquier otro. Poseer talentos o dones diferentes no indica diferencias 

en dignidad, porque todos pertenecemos a un cuerpo, y todos somos interdependientes. Pensar de otra manera es 

distorsionar la realidad. Cada individuo posee un valor y dignidad intrínsecos, en vista de que todos somos iguales ante 

Dios y en Cristo. Algo es evidente y sin embargo no podemos verlo en nuestros ambientes. Nuestros diferentes dones y 

habilidades deberían hacernos más amantes y dependientes unos de otros y, por lo tanto, más unidos como cuerpo de 

Cristo. Alguien dijo alguna vez que el nuestro es el único cuerpo que atenta contra sí mismo. ¿Podrá la mano derecha 

darle un golpe a la mano izquierda sólo para prevalecer? Existe dos formas diferentes de abordar el pasaje de los dones: 

1) Considerarlos como una categoría distinta de los que aparecen en otros pasajes del Nuevo Testamento, que 

frecuentemente hablan de los dones otorgados por el Padre creador. Verlos como una repetición o complemento de 

muchos otros mencionados en 1 Corintios 12:12-29 o Efesios 4:11. En cuanto a la profecía, aquí se refiere tanto a 

aquellos a quienes los dones recibidos del padre creador les permite ver la vida desde una perspectiva profética especial, 

independientemente de la función pública que desempeñen o del uso especial que haga de ellos el Espíritu para 

proclamar abiertamente una profecía; o la manifestación de una profecía hecha pública, diciendo algo que Dios haya 

puesto en su mente. En cuando a la medida de fe parece significar que cualquier tipo de actividad profética debe 

ejercerse de acuerdo con la madurez espiritual concedida a aquel que habla, en reconocimiento de que ese don tiene su 

origen en Dios. El servicio, mientras tanto, comprende tanto a aquellos cuyos dones especiales los capacitan mejor para 

atender al cuerpo en sus necesidades materiales; como a aquellos que prestan cualquier tipo de servicio a los demás en 

la iglesia. La enseñanza, en tanto, se refiere tanto a aquellos especialmente dotados para escudriñar e instruir en la 

verdad revelada de la palabra de Dios, independientemente de la función pública que ejerzan, como a los maestros 

profesionales. El que exhorta describe a aquellas personas cuyos dones innatos los califican para aplicar las verdades de 

Dios a situaciones particulares alentando a otros; o a aquellos (Como los ministros), que han sido llamados para 

dedicarse por completo a la tención parcial o total de la iglesia. El que reparte, que no aparece en la relación de 1 

Corintios o Efesios, se refiere a quienes están dotados para contribuir al sosté3n emocional o material de otros; o a los 

dotados de abundantes medios financieros para apoyar la obra del evangelio. El que preside, se refiere a quien está 

dotado para orientar en todas las esferas de la vida; o a aquellos que tienen a su cargo funciones administrativas, o 

posiblemente aun a los diáconos. El que hace misericordia, nada menos, define a quienes poseen el don de una fuerte 

sensibilidad; o a aquellos llamados a desempeñar funciones especiales en organismos cristianos de asistencia y ayuda. 

Cuando dice que es con alegría, alerta a quienes poseen estos dones a no dejarse dominar por la depresión o la apatía, 

tan abundantes en la iglesia de hoy en todos sus estamentos. La palabra alegría que se lee en el verso 8, es el vocablo 

griego filaretes, del que luego derivarán las nuestras hilaridad, bullicio y similares. Implica gracia, regocijo, gozo, 

benevolencia, afabilidad, jovialidad, alborozo. En algunas culturas primitivas los traductores de la Biblia definen a esta 

palabra como: “El corazón se está riendo y los ojos están danzando”. La palabra se ha usado a menudo para designar el 

porte alegre de aquellos que daban limosnas. La persona que exhibe hilarotes es como un rayo de sol que ilumina la 

habitación del enfermo con calor humano y amor. En cuanto a los dones, estos son colocados en la iglesia como recursos 

para ministrar al cuerpo donde más sea necesario. Este pasaje despliega los dones del padre, dados a cada persona 

como un medio para poder llevar su propósito a nuestra vida. ¿Qué dones te interesan más? Conforme a esa pregunta y 

su correspondiente respuesta individual, estarán las bases del conocimiento de tus propios dones. Después llegamos al 

amor. Dice que el amor debe ser el principio mentor en las relaciones cristianas, no sólo entre los hermanos y hermanas 

en la fe, sino también para con los enemigos. Pablo menciona muchos deberes cristianos específicos, pero el amor 

constituye la nota dominante de sus exhortaciones. En cuanto a la paz, ¡Vaya si hay una palabra que puede hacerse girar 

en todas las direcciones que a los distintos hombres les resulten convenientes! Lo cierto es que, debido a que mucha 

gente puede mantenerse opuesta a nuestra forma de fe de una manera altamente violenta, hay momentos en que fallan 



todos o casi todos los esfuerzos en favor de la paz. Sin embargo, el cristiano debe demostrar que no es responsable en lo 

absoluto cuando se quiebra la paz. De hecho en lugar de tomar venganza por nosotros mismos, (Así se la disfrace con el 

dudoso rótulo de la “justicia”), debemos ponerlo todo en las manos de Dios y dejar así lugar a la ira divina, que siempre 

será más equilibrada, más justa, más medida y más exacta y puntual que la nuestra, que indefectiblemente es carnal. En 

el juicio final, la palabra dice que la venganza le pertenece a Dios, aunque en algunos casos también pueda efectivizarse 

en esta vida merced a la instrumentación del poder civil. 

13

Los Proveedores de la Verdad
  (Romanos 13: 1) = Sométase toda persona a las autoridades superiores; porque no hay autoridad sino de parte 

de Dios, y las que hay, por Dios han sido establecidas. (2) De modo que quien se opone a la autoridad, a lo 

establecido por Dios resiste; y los que resisten, acarrean condenación para sí mismos. (3) Porque los 

magistrados no están para infundir temor al que hace el bien, sino al malo. ¿Quieres, pues, no temer la autoridad?

Haz lo bueno, y tendrás alabanza de ella; (4) porque es servidor de Dios para tu bien. Pero si haces lo malo, teme; 

porque no en vano lleva la espada, pues es servidor de Dios, vengador para castigar al que hace lo malo.

(5) Por lo cual es necesario estarle sujetos, no solamente por razón del castigo, sino también por causa de la 

conciencia. (6) Pues por esto pagáis también los tributos, porque son servidores de Dios que atienden 

continuamente a esto mismo. (7) pagad a todos lo que debéis; al que tributo, tributo; al que impuesto, impuesto; 

al que respeto, respeto; al que honra, honra. Vamos a poner algo más que en claro: de ninguna manera esto 

significa que Dios apruebe un gobierno corrupto, funcionarios sin Dios o una legislación injusta. Algunas veces, 

sin embargo, en castigo por los pecados de la gente, o por otras razones sólo por Dios conocidas, el Señor permite que 

gobernantes malvados detenten el poder por un tiempo, como los profetas del Antiguo Testamento testificaron 

frecuentemente. Creo que en la historia global puedes hallar ejemplos más que abundante al respecto. En teoría, Dios 

concede autoridad para servir a fines elevados. Cómo se ejerce esta autoridad les será requerido a quienes la hayan 

recibido. De hecho, esta escritura ha sido esgrimida en muchas ocasiones para defender verdaderas tiranías, y ha 

contado con cierta permisividad por parte de las religiones estructurales (Y en algunos casos, oficiales), por expresar que 

se condice con “la palabra de Dios”. Sin embargo, no se tiene en cuenta un detalle más que puntual y singular: 

Dios conoce nuestros corazones, todos. Y sabe perfectamente cuando hacemos algo motivados por sus principios y 

cuando lo hacemos en beneficio personal nuestro. ¿Y sabes qué? Pagará conforme a ello, no a las declaraciones 

discursivas de las personas. ¿O te puede caber alguna duda que el juicio de Dios será exactamente igual para un genio 

multimillonario que para con un mendigo analfabeto? Si no lo dudas, la palabra mora en ti. Si lo dudas… Pregunta Nº 81:

¿Quieres, pues, no temer la autoridad? Esto que Pablo resume aquí es una verdad que nadie podría poner en duda, si 

estamos hablando de vivir en un marco humano de respeto y moral. Sin embargo, déjame decirte que hoy por hoy, en 

muchos lugares del mundo no es del todo así. Porque dice que si hacemos lo bueno, tendremos alabanza de parte de 

nuestras autoridades. Yo he sido testigo en mi país, de reacciones oficiales exactamente inversas. Porque Pablo sostiene 

que un gobierno, sea cual fuere, es servidor nuestro, lo cual hipotéticamente es cierto. Pero las realidades nos llevan a 

entender que en la vía de los hechos puntuales, esta idea queda tergiversada. Y donde hay tergiversación de algo de 

Dios, ¿A qué no sabes quién está detrás? Conclusión: aunque obedecer a las autoridades de este mundo, se constituya 

en una regla general, un claro principio bíblico es que, llegado el caso, deberíamos desobedecer si un gobierno nos 

obligara a pecar, porque la lealtad hacia Dios siempre tiene prioridad sobre cualquier autoridad humana. Cuando 



funcionarios gubernamentales utilizan la fuerza para reprimir o castigar el mal, no están actuando equivocadamente. 

Todo lo contrario, son servidores de Dios y están haciendo bien. Claro que ese llevar la espada, ha determinado que 

muchos se hayan equivocado y mal. Algunos estudiosos piensan que el hecho que Dios autorice al gobierno como su 

siervo a utilizar la fuerza, hasta el punto de privar a alguien de su vida, no contradice el mandamiento “No matarás” de 

Éxodo 20:13. La palabra usada en ese mandamiento se refiere al asesinato criminal y no incluye el procedimiento judicial 

por el cual alguien pierde la vida, ni se refiere al matar en una guerra, acciones que se expresan con otras palabras en el 

Antiguo Testamento. De todos modos, es prioridad de hijos de Dios honrar la vida, siempre. Cierto es que hay guerras 

santas a raudales en la historia del pueblo hebreo. Tan cierto como que Jesús no sólo no mató a nadie, sino que cuando 

pudo hacerlo, eligió callar y ser manso. Cuando habla del vengador para castigar, alude a que algunas veces, la ira de 

Dios utiliza al gobierno civil para castigar a quien hace el mal. Esto significa que los castigos civiles no se deben imponer 

solamente para contener el mal, sino también para  castigarlo. Pablo ofrece dos razones por las que deberíamos 

obedecer a un gobierno. 1) Por razón del castigoque el gobierno ejecuta contra quien comete un delito, y 2) por causa 

de la conciencialimpia que queremos mantener delante de Dios, que ha establecido el gobierno y nos manda 

obedecerlo. Esta segunda razón significa que aun cuando no exista ninguna amenaza de ser arrestado o castigado, los 

cristianos deben obedecer estrictamente las previsiones legales. Tanto Pablo como Jesús instan a los creyentes a pagar 

el impuesto exigido por el gobierno romano, que ciertamente no era inocente ni justo en todas sus acciones. Al igual que 

con todos los mandamientos de Dios, debemos obedecer en esto con alegría, no a regañadientes. Cada vez que nos 

sintamos desalentados con las imperfecciones de nuestro gobierno, o atribulados a causa de las cargas impositivas que 

éste nos impone, haríamos bien en recordar que la alternativa a ello, la anarquía, es mucho peor. De hecho, yo vivo en 

Argentina, país que no ha sido precisamente condescendiente con su gente a la hora de la presión impositiva. Sin 

embargo, yo siempre pagué todo lo que me correspondía pagar, sin quejarme ni lamentarme por ello. Confieso que en 

algunos círculos he recibido alguna que otra burla por esa actitud, pero no me arrepiento de ella. Porque debo reconocer 

que absolutamente siempre, mi Padre celestial me proveyó lo necesario para no quedar en deuda ni padecer 

necesidades con mi familia, muy diferente a lo que pude observar que vivían muchos de los que evadían o falseaban 

datos en los suyo. ¿Tú eres obediente? Dios es justo. Nada más que añadir. Respecto a esto, fíjate que hay algunos 

que no creen que los cristianos pueden actuar como soldados o policías, pero Pablo muestra que tales “autoridades”, 

como él las denomina, si cumplen justicieramente con sus atribuciones, son servidores de Dios. Porque, -señala- están 

para contener el mal. El policía, por ejemplo, como servidor de Dios, provee un bien esencial a la sociedad. Mientras haya 

pecadores, harán falta policías. En tanto los hombres y mujeres no se sometan a la justicia de Dios, será necesario 

utilizar la fuerza para impedir los asesinatos, violaciones, secuestros y robos que sufren por miles las víctimas inocentes. 

No es algo inapropiado, pues, que un cristiano forme parte de los cuerpos armados, la policía o el ejército. Hay que 

mantener la ley y el orden, porque nadie está a salvo en medio de la anarquía. Hay quienes, a causa de creencias 

religiosas sinceras, sienten que nunca podrían matar a otro ser humano, aún en la guerra. La sociedad debe respetar los 

puntos de vista de estas personas, pero la Biblia no obliga a los cristianos a convertirse en objetores de conciencia. Esto, 

por supuesto, siempre y cuando estas fuerzas mencionadas, (Policía y Fuerzas Armadas), realicen su trabajo tal como 

expresa la constitución de sus naciones que deben hacerlo. Quedan los cristianos sin obligación de formar parte de ellas, 

cuando son utilizadas con fines delictivos, subversivos o de otra finalidad que se aparta del plan de Dios. Hay un texto 

que encontré por allí respecto a la posibilidad de formar parte de lo que se denomina como “desobediencia civil”. Se 

pregunta el autor cuando debería un cristiano tomar la decisión de desobedecer a un gobierno civil. Las respuestas que 

se expresan, son: cuando un gobierno civil priva a la gente de su derecho a adorar y a obedecer a Dios libremente, pierde 

el mandato o la autoridad recibida de Dios. Entonces la desobediencia del cristiano estará justificada. Thomas Jefferson 

creía que cuando un gobierno comenzaba a transformarse en una tiranía, los ciudadanos tenían no sólo el derecho, sino 

también el deber de rebelarse contra él. Sin embargo, el cristiano está llamado a sufrir su gobierno todo lo posible. Jesús 



nunca llamó a la revolución contra Roma, aunque era un cruel conquistador que oprimía a Israel. Por otro lado, los 

apóstoles rehusaron cumplir una orden de no predicar ni enseñar en el nombre de Jesús. Siempre que un gobierno civil 

nos prohíba poner en práctica aquello que Dios nos ha mandado hacer, o nos inste a hacer cosas que Dios nos ha 

prohibido, está justificada nuestra desobediencia. La obediencia ciega a un gobierno nunca es correcta. No obstante lo 

difícil o costoso que pueda ser, debemos reservarnos el derecho de decir que no a las cosas que consideramos opresivas 

o inmorales. Homosexualidad, aborto, son dos temas centrales en este asunto. 

Vestirse con sus Ropas
(8) No debáis a nadie nada, sino el amaros unos a otros; porque el que ama al prójimo, ha cumplido la ley.

(9) Porque: no adulterarás, no matarás, no hurtarás, no dirás falso testimonio, no codiciarás, y cualquier otro 

mandamiento, en esta sentencia se resume: amarás a tu prójimo como a ti mismo. (10) El amor no hace mal al 

prójimo; así que el cumplimiento de la ley es el amor. (11) Y esto, conociendo el tiempo, que es ya hora de 

levantarnos del sueño; porque ahora está más cerca de nosotros nuestra salvación que cuando creímos.

(12) La noche está avanzada, y se acerca el día. Desechemos, pues, las obras de las tinieblas, y vistámonos las 

armas de la luz. (13) Andemos como de día, honestamente; no en glotonerías y borracheras, no en lujurias y 

lascivias, no en contiendas y envidia, (14) sino vestíos del señor Jesucristo, y no proveáis para los deseos de la 

carne. Claro, en esta época donde endeudarse nos ha hecho creer los sabios de las economías que han hambreado a 

media humanidad, que era estupendo negocio, recalar en esto que Pablo consigna aquí resulta poco menos que 

decrépito, ¿Verdad? Este versículo probablemente no prohibía todo tipo de deudas, pero ciertamente no aprueba una 

actitud condescendiente ante el endeudamiento, o la idea de que endeudarse es algo normal. Es todo un tema de este 

tiempo y, en este tipo de cosas es, lamentablemente, donde podemos ver hasta qué punto los cristianos son fieles a la 

palabra, aún por encima de los máximos postulados sociales, ideológicos, políticos o económicos de la época y las 

regiones en que habitan. Luego consigna que aquel que ama al prójimo, ha cumplido. ¿Qué es lo que ha cumplido? 

Especialmente aquellos mandamientos que tienen que ver con el mandamiento de amar al prójimo. De llevarlo a cabo, 

estaremos cumpliendo con todos los deberes sociales y especialmente aquellos mandamientos que tienen que ver con 

las relaciones humanas. El amor compendia la ley moral de Dios, aunque lo que sirve de síntesis no debe contradecir 

ningún aspecto de lo recopilado. De ahí que decir que el amor por el próximo exige quebrar de vez en cuando algunos de 

los mandamientos de Dios como en una situación límite, es mal interpretar las Escrituras. Pablo insiste en una norma 

moral elevada de conducta, teniendo especialmente en cuenta la proximidad del regreso del Señor, cuando se 

consumará nuestra salvación. El camino de la excelencia moral tiene dos vías. La positiva: debemos vestirnos del Señor 

Jesucristo, someternos a su voluntad, aceptar sus normas morales, vivir en constante compañerismo con Él y depender 

de su fuerza. La negativa: no debemos hacer provisión para los deseos de la carne, sus reclamos y apetitos. Cuando dice 

que no debemos proveernos para los deseos de la carne, la palabra que utiliza allí es la palabra pronoia, que quiere 

decir planificar algo anticipadamente, prevención, presentir, plan premeditado, hacer preparación para, proveer para. Se 

deriva de las palabras pro, que significa Antes, y noeo, que quiere decir Pensar, Contemplar. Pablo les prohibió a sus 

lectores hacer preparativos para la gratificación de sus deseos carnales. ¿Estás bien seguro, tú que hoy lees esto, no 

estar haciéndolo? Las dos naturalezas del creyente pueden, a menudo, burlarle y confundirle. La sabiduría que se halla 

en esta carta a los Romanos te ayudará sin dudas a manejar el conflicto identificando qué aspectos de tu conducta 

provienen de la vida del Espíritu Santo, y cuáles de la actividad de la carne. Así podrás navegar por el océano de la 

nueva vida dirigido por la sabiduría y la inteligencia del Espíritu. Debes reconocer, entonces, que el amor es un requisito 

indispensable para todos los creyentes, así como comprender que menospreciar el amor significa rebelarse contra Dios, 

nada menos. 



14

Separando lo Verdadero de lo Falso
(Romanos 14: 1) = Recibid al débil en la fe, pero no para contender sobre opiniones. (2) Porque uno cree que se 

ha de comer de todo; otro, que es débil, come legumbres. (3) El que come, no menosprecie al que no come, y el 

que no come, no juzgue al que come; porque Dios le ha recibido. (4)¿Tú quién eres, que juzgas al criado ajeno?

Para su propio señor está en pie, o cae; pero estará firme, porque poderoso es el Señor para hacerle estar firme.

(5) Uno hace diferencia entre día y día; otro juzga iguales todos los días. Cada uno esté plenamente convencido 

e  su propia mente. (6) El que hace caso del día, lo hace para el Señor; y el que no hace caso del día, para el 

Señor no lo hace. El que come, para el señor come, porque da gracias a Dios; y el que no come, para el señor no 

come, y da gracias a Dios. (7) Porque ninguno de nosotros vive para sí, y ninguno muere para sí. (8) Pues si 

vivimos, para el Señor vivimos; y si morimos, para el Señor morimos. Así pues, sea que vivamos, o que 

muramos, del Señor somos. (9) Porque Cristo para esto murió y resucitó, y volvió a vivir, para ser Señor así de 

los muertos como de los que viven. (10) Pero tú,¿Por qué juzgas a tu hermano?O tú también,¿Por qué 

menosprecias a tu hermano?Porque todos compareceremos ante el tribunal de Cristo. (11) Porque escrito está: 

vivo yo, dice el Señor, que ante mí se doblará toda rodilla, y toda lengua confesará a Dios. (12) De manera que 

cada uno de nosotros dará a Dios cuenta de sí. (13) Así que, ya no nos juzguemos más los unos a los otros, sino 

más bien decidid no poner tropiezo u ocasión de caer al hermano. De alguna manera, Pablo esboza en esta fracción 

de su carta, (Capítulo, para nosotros); algunas orientaciones básicas con respecto a las cosas que no se recomiendan, 

pero también de las que no se prohíben en la Escritura. Entre los cristianos hay espacio para la tolerancia y diferencias 

en las exigencias relacionadas como los hábitos de comida y la observancia de días especiales en el calendario cristiano. 

Como ambos grupos lo hacen para honrar al Señor, ninguno debe menospreciar al otro. Aun así, Pablo dice que el 

cristiano que rehúsa comer ciertas cosas es débil, (Esto es, inmaduro), en la fe, ya que el comer es algo relativo desde el 

punto de vista moral. De alguna manera, y con el mayor de los respetos humanos por la variedad de creencias 

existentes, (Y nótese que digo: Creencias, ya que si hablamos de fe hablamos de hijos del Dios viviente y similares en 

conceptos porque tienen un solo Espíritu Santo que los guía a toda verdad), esto que acabas de leer concluye con los 

antiguos conceptos tradicionales respecto a comer o no comer ciertos animales o preparados relacionados con la carne, 

así como también la observancia del día de reposo, que nadie censura ni cuestiona que quien desee hacerlo lo haga, 

pero de ninguna manera como doctrina básica de salvación, ya que no es tal de modo alguno. Pregunta Nº 82: ¿Tú 

quién eres, que juzgas al criado ajeno? Esto sería válido no solamente para los criados, que eran personas que 

pertenecían a una familia a partir de su adopción por parte de los amos de la casa, sin ser parte sanguínea de esa 

familia. Los criados en algunos casos gozaban de ciertos privilegios reservados para los miembros de la familia, pero 

eran trasladados a otra cuando sus amos morían, ya que de ninguna manera los heredaban. Imagínate ahora la escena 

que Pablo da como ejemplo: ¿Podría un señor de una casa, salir a emitir juicios respecto a los integrantes de otra, así 

fueran sus hombres de servicio? En ninguna manera, esto era algo solamente reservado para el señor de cada uno de 

ellos. Asimismo nosotros, no podemos de ninguna manera emitir juicios descalificantes para con siervos o criados de otro 

Señor. Además, y ya en un sentido mucho más global, debemos recordar que la palabra juicio, implica prioritariamente 

separar lo verdadero de lo falso, que es lo que se realiza en un juicio y pasa casi desapercibido a partir de los vaivenes 

que generalmente la prensa suele darle a cada uno de ellos. Y separar lo verdadero de lo falso, hasta donde yo sé, y 

salvo que el Señor te otorgue a través de su Espíritu Santo un discernimiento altamente claro, no es tarea de seres 



humanos falibles y carnales. Separar lo verdadero de lo falso es un trabajo que solamente Dios o alguien específica y 

especialmente enviado por Él, pueden realizar. Cualquier otra cosa que se denomine juicio, aunque se diga que es para 

justicia, concluirá inevitablemente en injusticia. Lo que leemos en el verso 7, debo confesarte, fue por mucho tiempo un 

verdadero cenit de ignorancia para mí. Una escritura que yo podía medianamente entender en su primera fracción, 

cuando se nos dice ninguno de nosotros vive para sí. Obviamente que en los rudimentos carnales de una vida secular 

tipo, es absolutamente así: cada uno vive –o trata de hacerlo- para sí mismo. Sin embargo, cuando tú dices pertenecer a 

Cristo, entonces mucho me temo que eso debe quedar inexorablemente de lado. Y deberás vivir para Él y para Su Reino, 

para que todo lo que tú necesitas, que es lo demás, te sea añadido como resultante de tu primaria obediencia. Sin 

embargo, lo que a mí me dejaba con un semblante de medio estupor, era la segunda parte de ese verso, que es donde 

dice que ninguno de nosotros muere para sí. Hasta allí yo me había convencido en todas mis áreas de que la gente se 

moría por algo, o por alguien, llegado el caso; pero jamás habría podido entender que la gente pudiera morir para 

alguien. Estaba dispuesto a aceptar que se podía morir por algo, porque las luchas y batallas ideológicas o étnicas, por 

ejemplo, son un estupendo modelo de ello. Pero, ¿Para alguien? Empecé a entenderlo cuando me fui a otros textos 

medianamente paralelos de este. (2 Corintios 5: 15) = Y por todos murió, (Cristo, obviamente), para que los que 

viven, ya no vivan para sí, sino para aquel que murió y resucitó por ellos.(Clarísimo: no se trata de morir por ser 

cristiano, se trata, llegado el caso, no tienes que buscarlo porque eso sería pecado, si se te permite morir para Cristo, 

que así sea). (Gálatas 2: 20) = Con Cristo estoy juntamente crucificado, y ya no vivo yo, más vive Cristo en mí; y lo 

que ahora vivo en la carne, lo vivo en la fe del Hijo de Dios, el cual me amó, y se entregó a sí mismo por mí.(Aquí 

está el nudo central de toda esta palabra: estamos conjuntamente crucificados con Cristo. Y cuando decimos 

conjuntamente, estamos diciendo: los dos al mismo tiempo, el mismo día y en el mismo instante, Cristo y yo) 

(Filipenses 1: 20) = Conforme a mi anhelo y esperanza de que en nada seré avergonzado; antes bien con toda 

confianza, como siempre, ahora también será magnificado Cristo en mi cuerpo, o por vida o por muerte.(21) 

Porque para mí el vivir es Cristo, y el morir es ganancia. (Si no te quedó claro luego de leer esto, fíjate que te 

equivocaste y agarraste un ejemplar del Libro de Mormón o algo similar). Preguntas Nº 83 y 84: ¿Por qué juzgas a tu 

hermano? ¿Por qué menosprecias a tu hermano? Los cristianos no deben juzgarse unos a otros sobre la base de 

cuestiones moralmente neutras, como es lo de comer ciertas cosas o no comerlas, o guardar ciertos días específicos o 

no guardarlos. Porque cada individuo es responsable ante Dios. Como Señor, a Cristo le pertenece el derecho de juzgar. 

Cristianos débiles, cristianos fuertes, todos comparecerán por igual, -repito: por igual-, no uno ante otros, mucho menos 

muchos ante algunos, sino todos ante el tribunal de Cristo. Ese juicio se basará en lo que hayamos hecho durante la vida 

con esa vida que nos fue dada para extender el Reino de Dios, no para malgastarla en carnalidades mediocres. De 

hecho, todo esto no va a determinar si entramos al cielo o no, esa es otra historia; lo que va a determinar es que grado de 

recompensas se recibirán en cada caso. Y si en este momento, siquiera, llegas a pensar que tú de ninguna manera 

quieres recompensa alguna, déjame decirte que estás intentando, con un algo de falsa modestia y otro algo de hipocresía 

vernácula, ser más bueno y justo que Dios mismo. Porque, te recuerdo, la palabra dice que Jesús fue a la cruz 

por la recompensa que veía del otro lado de ella. ¿Qué menos tú? Finalmente Pablo les aconseja a los cristianos en 

Roma que no pongan tropiezo ni obstáculos supuestamente morales o espirituales que puedan hacer caer a los 

hermanos en la fe. De hecho, esto Pablo lo dirige a los que estima que son cristianos maduros, demandándoles que en 

aras de esa madurez, sepan abstenerse de lo que deseen abstenerse y ejerzan su libertad tomando especial cuidado en 

no ofender a nadie. Yo me pregunto casi todos los días de mi vida qué clase de iglesia tendríamos, sea el país que sea, 

la nación que sea o la etnia que sea, si pudiéramos al menos seguir el cincuenta por ciento de estos consejos y ponerlos 

por obra. Ahora bien; ninguno de nosotros puede ignorar la validez de esta palabra. Los escritos de Pablo no sólo son 

fuente de consulta permanente para todos los teólogos, maestros, predicadores, pastores y cuanto hombre o mujer ande 

dentro de una iglesia, sino que se constituyen en muchas de sus cartas, verdaderos epicentros doctrinales cristianos. Sin 



embargo, la pregunta cabe: ¿Por qué esto que terminas de leer no ocurre con normalidad y regularidad dentro de las 

iglesias auto-denominadas como cristianas? ¿Por qué razón los hermanos asistentes a esos templos se pelean entre sí, 

(Sea por el favor del pastor o por la consecución de posiciones de privilegio, que a veces hasta son rentadas), y no 

vacilan en atacarse y menospreciarse los unos a los otros? Respuesta simple: porque esa iglesia, (O esas) se han 

convertido espiritualmente en sinagogas de Satanás, así de duro, de simple y de contundente. 

¿Tienes Fe o Tienes Creencia?
(14) Yo sé, y confío en el Señor Jesús, que nada es inmundo en sí mismo; más para el que piensa que algo es 

inmundo, para él lo es. (15) Pero si por causa de la comida tu hermano es contristado, ya no andas conforme al 

amor, No hagas que por la comida tuya se pierda aquel por quien Cristo murió. (16) No sea, pues, vituperado 

vuestro bien; (17) porque el reino de Dios no es comida ni bebida, sino justicia, paz y gozo en el Espíritu Santo.

(18) Porque el que en esto sirve a Cristo, agrada a Dios, y es aprobado por los hombres. (19) Así que, sigamos lo 

que contribuye a la paz y a la mutua edificación. (20) No destruyas la obra de Dios por causa de la comida. Todas 

las cosas a la verdad son limpias; pero es malo que el hombre haga tropezar a otros con lo que come. (21) Bueno 

es no comer carne, ni beber vino, ni nada en que tú hermano tropiece, o se ofenda, o se debilite. (22)¿Tienes tú 

fe?Tenla para contigo delante de Dios. Bienaventurado el que no se condena a sí mismo en lo que aprueba.

(23) Pero el que duda sobre lo que come, es condenado, porque no lo hace con fe; y todo lo que no proviene de 

fe, es pecado. Los cristianos tienen total y absoluta libertad para comer todos los alimentos que les apetezcan, sin tener 

ninguna obligación de tener que seguir o respetar las leyes dietéticas del Antiguo Testamento. Esas prohibiciones 

dietéticas son relativamente triviales, y su cumplimiento no es esencial para el Reino de Dios. Mucho más importante es 

el fruto del Espíritu. ¿O vas a procurar que yo crea que si como alguna comida estoy cayendo en un horrible pecado de 

perdición que impedirá que ingrese en la gloria de mi Padre? Porque si yo creyera eso, tendría que aprobar la idea de 

que, comiendo lo que se me impone como santo, tengo ingreso a Su Reino sin necesidad de cumplimentar con todos los 

demás aspectos no relacionados con la comida, y todos sabemos muy bien que no es así. ¿O no existen adúlteros 

vegetarianos? ¿O no hay violadores que ni fuman ni beben alcohol? ¿Te das cuenta en dónde y sobre qué bases 

estamos caminando, verdad? Pregunta Nº 85: ¿Tienes tú fe? La fe es aquí la propia convicción de que se está libre de 

escrúpulos innecesarios. No se debe, sin embargo, ejercer descuidadamente la libertad ante los débiles en la fe. Una 

persona que tenga escrúpulos sobre alguna cosa, no debe actuar contra su propia conciencia, porque violar la conciencia 

no es actuar con fe, sino que en pecado. Conocí una familia que en esencia, era católica romana. Aunque las que 

verdaderamente practicaban sus cultos de misas, novenas y procesiones, eran la abuela y la madre, mientras que el 

abuelo, el padre y los hijos varones no participaban. Entre estos, estaba un tío que no sólo no participaba, sino que se 

burlaba abiertamente de las mujeres. Cuando llegaba el viernes santo, ellas cumplían a rajatabla lo que su religión les 

demandaba y no comían carne. Ese día, puntualmente, el tío cocinaba un asado de carne vacuna con todas sus regalías. 

¿Equivocadas ellas? Tal vez, pero merecedoras de misericordia y respeto. ¿Y el tío? Carne de liberación por causa de un 

espíritu de burla. ¿Tienes tú fe? Si la tienes, es porque Dios te la ha dado. Nadie puede tener fe si no cree en Dios, 

porque la fe es un don de Dios. A lo sumo, lo que alguien sin dios puede tener, es una creencia. 

15



Entonces Había Cristianos Pobres…
(Romanos 15: 1) = Así que, los que somos fuertes debemos soportar las flaquezas de los débiles, y no 

agradarnos a nosotros mismos. (2) Cada uno de nosotros agrade a su prójimo en lo que es bueno, para 

edificación. (3) Porque ni aun Cristo se agradó a sí mismo; antes bien, como está escrito: los vituperios de los 

que te vituperaban, cayeron sobre mí. (4) Porque las cosas que se escribieron antes, para nuestra enseñanza se 

escribieron, a fin de que por la paciencia y la consolación de las Escrituras, tengamos esperanza. (5) Pero el Dios 

de la paciencia y de la consolación os dé entre vosotros un mismo sentir según Cristo Jesús, (6) para que 

unánimes, a una voz, glorifiquéis al Dios y Padre de nuestro Señor Jesucristo. Algo que da más que claro: Cristo es 

el modelo de conducta a seguir entre los cristianos débiles y fuertes. Su ejemplo demanda tolerancia mutua y amor, que 

si se observan conducirán a una unidad de armoniosa alabanza a Dios. Si tú eres débil en la fe, seguramente que no será 

necesario que yo te sugiera que te acerques a alguien espiritualmente fuerte. Si eres lo que supongo que eres, ya lo 

debes haber hecho. Ahora bien; si eres espiritualmente fuerte, entonces será un poco más complicado convencerte que 

no debes rechazar y dejar a un costado del camino al débil que viene a buscarte, sino recibirlo, cobijarlo y enseñarle todo 

aquello que esté dispuesto a recibir. No estoy hablando del débil oportunista que viene para usarte y aprovecharlo en su 

beneficio, estoy refiriéndome al sincero, honesto, recto e íntegro que solamente tiene que aprender a combatir y derrotar 

su debilidad. Luego dice que debemos agradar a nuestro prójimo “en lo que es bueno”, para edificación. A esto se lo ha 

tomado de dos formas: 1) Agradar en algo que es bueno a otras personas. 2) Agradar al prójimo en aquello en lo que 

nosotros por la gracia de Dios, somos buenos. Coincido con esta segunda opción. El señor dispuso que yo fuera, no sé si 

bueno, pero al menos distinto a otros en este asunto de enseñar. Entonces me siento junto a alguien que tiene ganas de 

aprender, le enseño sin costo alguno de su parte, y no solamente que lo agrado, sino que además si Dios me bendice 

con su sabiduría, también lo edifico. Y luego viene lo que a muchos no les gusta ni siquiera leer, pero que está allí escrito 

y nadie lo puede borrar ni modificar. Dice que los vituperios, esto es: burlas, injurias, calumnias e insultos que, en su 

momento fueron dirigidos a él, (El que piense que Jesús solamente fue aplaudido, todavía no entendió nada), ahora 

pasarán inexorable e inevitablemente a cada uno de nosotros, que somos su cuerpo en la tierra. Aquel que suponga que 

andar por la vida proclamando a Jesucristo hará que tenga una vida de paz, de halagos, de placeres y privilegios, 

tampoco entendió absolutamente nada. Y créeme que en este último ítem, podría anotar a muchos, a muchísimos 

cristianos. Y algunos de ellos, con nombres muy conocidos y prestigios muy aceitados. En suma: tener fe, significa 

decidirse a creer, audazmente y sin reservas lo que Dios ha dicho. ¡La fe del siglo veinte debe aprender de nuevo a creer 

todo el testimonio de la Escritura! Entre las claves de la vida en la fe está lo verdadero de nuestra conversión. La fe nos 

permite vivir, como nunca antes, para el bien de otros. Será muy oportuno e inteligente, entonces, que vivas de tal 

manera que fortalezcas a los débiles en la fe. Y será mucho más atinado, asimismo, que te consagres a la edificación de 

tu prójimo, por la sencilla razón de que un ya quizás lejano día, tú puedas haber sido ese prójimo al cual alguien con fe y 

amor edificó. En el final vemos que dice que las cosas que antes se escribieron, fueron escritas para nuestra enseñanza, 

no como un simple tratado de historia de un pueblo oriental. La palabra de Dios inspirada por el Espíritu Santo, es el 

único medio verdadero para transformar el corazón humano. La salvación por la fe es un acontecimiento único, mientras 

la renovación de la mente por la palabra es un proceso continuo. El discípulo se entrega a la palabra de Dios para 

transformarse en santidad, en alguien que irradia a Cristo, y radicalmente diferente de la gente del mundo. Los discípulos 

espirituales, que desean crecer espiritualmente, estudian con profundidad la palabra de Dios porque en ella encuentran la 

clave de una más estrecha relación con su Señor viviente y un más íntimo contacto con el Espíritu Santo. Así es que, si 

puedes reconocer que también el Antiguo Testamento fue escrito para la iglesia por inspiración del Espíritu Santo, 

seguramente lo incorporarás hoy mismo a tu lectura regular y, de ese modo, serás edificado y bendecido. 



Suya es Toda la Gloria
(7) Por tanto, recibíos los unos a los otros, como también Cristo nos recibió, para gloria de Dios. (8) Pues os 

digo, que Cristo Jesús vino a ser siervo de la circuncisión para mostrar la verdad de Dios, para confirmar las 

promesas hechas a los padres, (9) y para que los gentiles glorifiquen a Dios por su misericordia, como está 

escrito: por tanto, yo te confesaré ente los gentiles, y cantare a tu nombre. (10) Y otra vez dice: alegraos, gentiles, 

con su pueblo. (11) Y otra vez: alabad al Señor todos los gentiles, y magnificadle todos los pueblos. (12) Y otra 

vez dice Isaías: estará la raíz de Isaí, y el que se levantará a regir a los gentiles; los gentiles esperarán en él.

(13) Y el Dios de esperanza os llene de todo gozo y paz en el creer, para que abundéis en esperanza por el poder 

del Espíritu Santo. Debemos coincidir en algo sustancial: la aceptación mutua es el camino que conduce a la unidad, no 

hay otro. Cualquier otra cosa que no parta de esta premisa, está forzada y no es sincera. Dios sabe cuándo no hay 

sinceridad en nuestros corazones, le suele llamar: hipocresía. Ah, Satanás también lo sabe…y lo utiliza. Se ha dicho, 

asimismo, que la mayor enseñanza sobre la familia es, sencillamente, una aplicación de lo que significa vivir como un 

cristiano. Estos versículos en Romanos están dirigidos a la comunidad cristiana en general; sin embargo, con frecuencia 

se los usa como pasaje bíblico para ser leído en el casamiento, por cuanto estos versículos presentan una descripción 

bella y apropiada del matrimonio cristiano. La palabra clave es recibíos, que es la traducción de la palabra griega 

proslambano, la cual significa tomar para sí mismo. Su raíz indica que hacia nosotros se dirige una fuerte iniciativa que 

en Cristo, Dios vino literalmente a nosotros y se posesionó de nosotros siendo aún pecadores. Mediante este acto de 

aceptación, Él puso a nuestra disposición la gracia de Dios y el poder de la redención. Cuando a ese poder se le permite 

trabajar en una familia, transforma las vidas de dos personas imperfectas en una sola vida, la cual será para la alabanza 

de la gloria de Dios. Por ello, el Señor coloca esta palabra como un emblema sobre todo matrimonio, desde el primer día 

hasta el último. Recibíos los unos a los otros, como también Cristo nos recibió, para gloria de Dios. De hecho, no 

sólo los fuertes deben acomodarse a los débiles, sino que esta relación debe ser de dos vías. Esto fue ejemplificado por 

Cristo, el Mesías judío que aceptó a los gentiles. Esta doble aceptación por Cristo de judíos y gentiles se apoya en 

numerosos pasajes del Antiguo Testamento. Finalmente, y por si hiciera falta aclararlo a gente que lee sus biblias todos 

los días, es menester recordar que el Espíritu Santo, quizás muy difundido por ser el proveedor de los dones espirituales 

a los creyentes, también es portador de gozo, paz y esperanza, algo que no siempre es enseñado o predicado. Y mucho 

más importante, es guía a toda verdad para predicar la palabra con denuedo, que no sólo implica esfuerzo, como se ha 

entendido, sino que en su traducción amplia implica sin contaminaciones. Nada menos. 

Por las Rutas de Jerusalén
(14) Pero estoy seguro de vosotros, hermanos míos, de que vosotros mismos estáis llenos de bondad, llenos de 

todo conocimiento, de tal manera que podéis amonestaros los unos a los otros. (15) Más os he escrito, 

hermanos, en parte con atrevimiento, como para haceros recordar, por la gracia que de Dios me es dada (16) 

para ser ministro de Jesucristo a los gentiles, ministrando el evangelio de Dios, para que los gentiles le sean 

ofrenda agradable, santificada por el Espíritu Santo. (17) Tengo, pues, de qué gloriarme en Cristo Jesús en lo que 

a Dios se refiere. (18) Porque no osaría hablar sino de lo que Cristo ha hecho por medio de mí para la obediencia 

de los gentiles, con la palabra y con las obras, (19) con potencia de señales y prodigios, en el poder del Espíritu 

de Dios; de manera que desde Jerusalén, y por los alrededores hasta Ilírico, todo lo he llenado del evangelio de 

Cristo. (20) Y de esta manera me esforcé a predicar el evangelio, no donde Cristo ya hubiese sido nombrado, 

para no edificar sobre fundamento ajeno, (21) sino, como está escrito: aquellos a quienes nunca les fue 

anunciado acerca de él, verán; y los que nunca han oído de él, entenderán.



En el verso 14, cuando dice que ellos están llenos de bondad, esa palabra es una traducción de la griega agathosune, e 

implica beneficencia, benevolencia, virtud dispuesta para la acción, una propensión abundante tanto para desear como 

para hacer lo que es bueno, bondad intrínseca que produce una generosidad y un estado de ánimo semejante a la 

disposición de Dios. Agathosune es una palabra rara que combina el ser bueno y el hacer lo bueno. Y luego, cuando 

habla de amonestaros unos  a otros, está hablando de exhortar, de aconsejar. Los cristianos son, a menudo, los mejores 

consejeros de sus hermanos y hermanas en la fe, especialmente cuando comprenden la voluntad de Dios tal cual se 

enseña en las Escrituras, al tiempo que son capaces de aplicarla correctamente a la vida diaria. En el verso 18 habla de 

lo que Cristo ha hecho por intermedio de nosotros. Aparentemente, Pablo se disponía a hablar de las cosas que Cristo 

había realizado a través de él, tanto con la palabra como con las obras, esto es, por medio de la proclamación de la 

verdad, los milagros y las poderosas respuestas que habían recibido sus oraciones, y el propio ejemplo de una vida en 

semejanza a Cristo. Es indiscutible que tantos señales como milagros fueron hechos que acompañaron la prédica de 

Pablo con la finalidad de legitimarla a los ojos de quienes la escuchaban. Esto era lo usual en el Nuevo Testamento. 

Basándonos en esos antecedentes, y en los dones descriptos en 1 Corintios, parece conveniente esperar milagros el día 

de hoy. Sin embargo, no vemos que eso ocurra con la misma casi rutinaria espectacularidad conque sucedían en 

aquellos tiempos. ¿Alguien podrá explicarme por qué? Algunos hablan de falta de fe, otros le cargan las 

responsabilidades a la carencia de unción, otros sostienen que las coberturas no funcionan adecuadamente y eso anula 

el trabajo ministerial de esos valiosos e importantes hombres. Sin embargo, si me dejas poner mi grano de arena en 

forma de idea, tengo para decirte que para mí, la carencia de milagros, señales y maravillas, se debe pura y 

exclusivamente a que mayoritariamente, lo que se está predicando es una palabra adulterada. Y Dios, créeme mi 

hermano, mi amigo, jamás participará en nada que tenga que ver con adulterio. Ni siquiera cuando esos adulterios, 

supuestamente, se realizan en su nombre. 

Una Ciudad Llamada Roma
(22) Por esta causa me he visto impedido muchas veces de ir a vosotros. (23) Pero ahora, no teniendo más 

campo en estas regiones, y deseando desde hace muchos años ir a vosotros, (24) cuando vaya a España, iré a 

vosotros; porque espero verlos al pasar, y ser encaminado allá por vosotros, una vez que haya gozado con 

vosotros. (25) Más ahora voy a Jerusalén para ministrar a los santos. (26) Porque Macedonia y Acaya tuvieron a 

bien hacer una ofrenda para los pobres que hay entre los santos que están en Jerusalén. (27) Pues les pareció 

bueno, y son deudores a ellos; porque si los gentiles han sido hechos participantes de sus bienes espirituales, 

deben también ellos ministrarles de los materiales. (28) Así que, cuando haya concluido esto, y les haya 

entregado este fruto, pasaré entre vosotros rumbo a España. (29) Y sé que cuando vaya a vosotros, llegaré con 

abundancia de la bendición del evangelio de Cristo. (30) Pero os ruego, hermanos, por nuestro Señor Jesucristo 

y por el amor del Espíritu, que me ayudéis orando por mí a Dios, (31) para que sea librado de los rebeldes que 

están en Judea, y que la ofrenda de mi servicio a los santos en Jerusalén sea acepta; (32) para que con gozo 

llegue a vosotros por la voluntad de Dios, y que sea recreado juntamente con vosotros. (33) Y el Dios de paz sea 

con todos vosotros. Amén. En el verso 23, cuando dice que no tiene más campo en esas regiones, probablemente se 

está refiriendo a un lugar para predicar el evangelio. Porque al hablar de estas regiones, Pablo está hablando desde 

Corinto, por lo que quizás quiere decir que ya había predicado en todos los lugares de Asia Menor y Grecia adonde Dios 

le había enviado, por lo que se encontraba listo para dirigirse más hacia el oeste. Pablo estaba anhelando visitar y 

ministrar a Roma, encontrar aliento y apoyo en la iglesia romana, y de allí continuar hacia el oeste, a fin de predicar en 

España. Probablemente logró llevar a cabo este plan después de salir de la prisión de lo cual se habla al finalizar el Libro 

de los hechos. Asimismo, Pablo se iba a Jerusalén llevando consigo una ofrenda para ayudar a los cristianos pobres de 



esa ciudad. ¡Un momento! ¿Dijo cristianos pobres? ¡Sí, dijo cristianos pobres! ¿Y entonces qué hago con el evangelio de 

la prosperidad, que nos asegura que no pueden existir cristianos pobres? No lo sé, ofrécelo a los hinduistas que están 

más pobres, en una de esas te lo compran. Que se entienda bien lo que estoy diciendo. Puede haber cristianos pobres, 

que viene a ser una clase social que está por debajo de la llamada clase media. Lo que no es admisible que exista, 

porque iría en contra de la promesa clara de parte de Dios, es cristianos miserables, que son aquellos que están en la 

máxima indigencia, la mendicidad y la vida en las calles. Porque la promesa fue, es y seguirá siendo: suplir todas tus 

necesidades. Que de ninguna manera significa que te conviertas en un millonario que compra y vende acciones en la 

bolsa, sino en alguien que come todos los días y se mantiene en calor en una vivienda sencilla, pero firme. 

16

Lecciones de Urbanismo
(Romanos 16: 1) = Os recomiendo además nuestra hermana Febe, la cual es diaconisa de la iglesia en Cencrea; 

(2) que la recibáis en el Señor, como es digno de los sangos, y que la ayudéis en cualquier cosa en que necesite 

de vosotros; porque ella ha ayudado a muchos, y a mí mismo. ¡Alto ahí! En un supuesto evangelio machista, (Al 

menos así lo han interpretado durante años denominaciones evangélicas enteras), que Pablo le dedique un párrafo 

destacado a una mujer, y que ella ostentara la función (Todavía no era un cargo honorífico, sino una función ejecutiva) de 

diaconisa, no es poca cosa como para dejarla pasar por alto, ¿Verdad? Algunos estiman que Febe probablemente llevó 

la carta de Pablo desde Corinto a la iglesia de Roma. Dice que era diaconisa, y esa es la traducción más apropiada, si 

se considera que Febe ocupaba una posición reconocida en la iglesia de Cencrea, una ciudad portuaria en las cercanías 

de Corinto. Aquellos que traducen esta palabra como servidora suponen que los requerimientos que leemos en 1 Timoteo 

3:12 hacen difícil que Febe haya ocupado el oficio de diácono. No parece existir en el Nuevo Testamento una disposición 

firme contra el desempeño por las mujeres de funciones ministeriales destacadas. O sea que lo que todavía se vive hoy, 

es un asunto de machismo moderno. ¿Quién era Febe? El nombre Febe significa Pura o Radiante como la Luna. Está 

claro que, a través de Febe, la luz de Jesucristo brilló esplendorosamente, porque Pablo la llama no solamente una 

servidora de la iglesia. Sino también una que ha ayudado a muchos. Otras versiones traducen  la palabra Sierva como 

Diaconisa. La palabra en el griego se la pudiera traducir como Ministro o Ministra, en vista de que un ministro es un 

siervo o servidor, tal como la palabra en griego diakoneo se traduce en otros pasajes de la Biblia por ministro. Según la 

opinión de muchos eruditos en las cuestiones escriturales, fue Febe quien llevó el manuscrito de Romanos a la 

congregación en aquella ciudad. Esto concuerda con el Salmo 68:11, donde dice que las mujeres deben dar las buenas 

nuevas de Dios: El Señor daba palabra; había grande multitud (O compañía de mujeres) de las que llevaban 

buenas nuevas. Las palabras que se insertan tienen su apoyo en la lengua hebrea, y la mayoría de los traductores 

reconocen este hecho. En nuestros días, multitudes de mujeres laicas y mujeres líderes cristianas y profetisas ayudan a 

llevar el evangelio al mundo. Y fíjate que la palabra griega que se traduce como ayudante, no aparece en ningún otro 

lugar del Nuevo Testamento. En otros escritos se usa a veces para designar a una especie de patrona, que vendría a ser 

una mujer que proporciona apoyo y hasta fondos para una buena causa. El catolicismo romano tomó debida nota de este 

asunto, y en su vorágine de vírgenes desparramadas por el planeta con calidad de divinidades, la palabra Patrona les 

hizo cobrar alto vuelo, prestigio religioso, impacto turístico y, como resulta obvio: atadura espiritual maligna. 



Los Primeros y Genuinos Santos
(3) Saludad a Priscila y a Aquila, mis colaboradores en Cristo Jesús, (4) que expusieron su vida por mí; a los 

cuales no sólo yo doy gracias, sino también todas las iglesias de los gentiles. (5) Saludad también a la iglesia de 

su casa. Saludad a Epeneto, amado mío, que es el primer fruto de Acaya para Cristo. (6) Saludad a María, la cual 

ha trabajado mucho entre vosotros. (7) Saludad a Andrónico y a Junias, mis parientes y mis compañeros de 

prisiones, los cuales son muy estimados entre los apóstoles, y que también fueron antes de mí en Cristo.

(8) Saludad a Amplias, amado mío en el Señor. (9) Saludad a Urbano, nuestro colaborador en Cristo Jesús, y a 

Estaquis, amado mío. (10) Saludad a Apeles, aprobado en Cristo. Saludad a los de la casa de Aristóbulo.

(11) Saludad a Herodión, mi pariente. Saludad a los de la casa de Narciso, los cuales están en el Señor. (12) 

Saludad a Trifena y a Trifosa, las cuales trabajan en el Señor. Saludad a la amada Pérsida, la cual ha trabajado 

mucho en el Señor. (13) Saludad a Rufo, escogido en el señor, y a su madre y mía. (14) Saludad a Asíncrito, a 

Flegonte, a Hermas, a Patrobas, a Hermes y a los hermanos que están con ellos. (15) Saludad a Filólogo, a Julia, 

a Nereo y a su hermana, a Olimpas y a todos los santos que están con ellos. (16) saludaos los unos a los otros 

con ósculo santo. Os saludan todas las iglesias de Cristo. Aquí, en este retazo de esta carta, se resumen los saludos 

del apóstol para los cristianos que él conocía en Roma. El propósito de ello es: dar a Febe una lista de personas a las 

que pueda acudir cuando arribe; asegurarse de que sepa a quien entregar la carta; y mostrar el interés de Dios por todos 

los implicados en la obra del evangelio. Llama la atención que la lista contenga un número significativo de nombres 

femeninos y numerosos nombres comúnmente usados por esclavos y libertos. Junias, por ejemplo, es uno de esos 

nombres que resulta imposible saber si se refiere a un hombre o a una mujer. Porque el nombre puede ser el equivalente 

al femenino Junia, o tratarse de la abreviatura de un nombre masculino común: Junianus, como Silvano, (Silas) y muchos 

otros nombres que poseen una forma completa y otra abreviada. Cuando dice apóstoles, en cambio, debe entenderse 

tanto en el sentido estrecho de aquellos que gobernaban la iglesia y escribían los libros sagrados, como en el sentido 

más amplio de la palabra. Finalmente, Pablo deja una recomendación que, por resultar tan singular para su tiempo y de 

tan disímil interpretación en todos los posteriores, lo ha convertido en una parte importante de la enseñanza. Habla de 

despedirse con Ósculo Santo. Indudablemente está hablando de un beso, que era la forma de saludarse en el siglo 

primero después de Cristo. Esto para que todos aquellos que parecerían haber retrocedido en el tiempo llevados por un 

afán religioso que está por encima de las verdades del evangelio, tomen debida nota y entiendan que, cuando el corazón 

es límpido, puro y transparente, un beso no es nada más que una muestra de sano afecto entre las personas, y muy 

alejado de todo el andamiaje de pensamiento malicioso que le hayan podido añadir para censurarlo dentro de algunas 

congregaciones que esgrimen espadas de santidad por encima del sentido común del siglo veintiuno. 

Los Infaltables Causantes de Divisiones
(17) Más os ruego, hermanos, que os fijéis en los que causan divisiones y tropiezos en contra de la doctrina que 

vosotros habéis aprendido, y que os apartéis de ellos. (18) Porque tales personas no sirven a nuestro Señor 

Jesucristo, sino a sus propios vientres, y con suaves palabras y lisonjas engañan los corazones de los ingenuos.

(19) Porque vuestra obediencia ha venido a ser notoria a todos, así que me gozo de vosotros; pero quiero que 

seáis sabios para el bien, e ingenuos para el mal. (20) Y el Dios de paz aplastará en breve a Satanás bajo vuestros 

pies. La gracia de nuestro Señor Jesucristo esté con vosotros. (21) Os saludan Timoteo mi colaborador, y Lucio, 

Jasón y Sosípater, mis parientes. (22) Yo Tercio que escribí la epístola, os saludo en el Señor. (23) Os saluda 

Gayo, hospedador mío y de toda la iglesia. Os saluda Erasto, tesorero de la ciudad, y el hermano Cuarto.

(24) La gracia de nuestro señor Jesucristo sea con todos vosotros. Amén.



(25) Y el que puede confirmaros según mi evangelio y la predicación de Jesucristo, según la revelación del 

misterio que se ha mantenido oculto desde tiempos eternos, (26) pero que ha sido manifestado ahora, y que por 

las Escrituras de los profetas, según el mandamiento del Dios eterno, se ha dado a conocer a todas las gentes 

para que obedezcan a la fe, (27 al único y sabio Dios, sea la gloria mediante Jesucristo para siempre. Amén. Si 

eres un experto en la Carta de Pablo a los Romanos no te sorprenderá ver a Tercio y a Cuarto en una misma oración. Si 

no lo eres… probablemente estás pensando que es una expresión matemática compuesta por la escritura de un número 

fraccionario y un número ordinal. Nada más lejos de la verdad. Tercio fue la persona que escribió físicamente la carta de 

Romanos… fue el secretario a quien Pablo dictó el contenido de la misma. Cuarto es hasta donde sabemos, sólo “un 

hermano”; probablemente alguien proveniente de Corinto o de una de las regiones circunvecinas. Recientemente 

descubrieron algo acerca de estos dos hombres que parece interesante… una de esas curiosidades de las que vale la 

pena volver a ver y pensar un poquitín en ellas. El consenso de muchos historiadores es que ambos eran parte de una 

familia de esclavos… o tal vez de dos familias diferentes de esclavos. La costumbre en esa época era que los esclavos 

tenían tan poco valor que no era necesario otorgarles un nombre… así que eran llamados por el número ordinal en el que 

habían nacido. Al primogénito se le llamaba Primero, al siguiente Segundo… y así sucesivamente. Entonces… Tercio fue 

el tercer hijo en su familia. Cuarto… bueno, el significado de su nombre es evidente. 

¿Qué Lecciones Sacar de Estos Nombres?
1. Que cualquier ex-esclavo (¿No lo somos todos nosotros?) puede llegar lejos en el cristianismo.

2. Que en Cristo, el tesorero de la ciudad (Erasto… el Ministro de Hacienda) y un ex-esclavo pueden sentarse en la 

misma fila… o ser nombrados en el mismo versículo.

3. Que Pablo -como cualquier otro verdadero creyente- no era alguien marcado por las diferencias sociales. Escogió 

de secretario personal a un ex-esclavo y no tuvo problemas en mencionar el saludo del otro.

4. Que aunque fuimos esclavos de Satanás Dios no nos llama por un número… él conoce tu nombre, tu identidad… 

puede ser que para el gobierno seas un código o un número pero para el Rey tú eresalguien.

Epílogo
¿Cuántas preguntas se formula Pablo en esta carta? Yo encontré ochenta y cinco, pero no me atrevería a 

asegurar que son todas porque no era esa mi intención cuando inicié este trabajo. Sólo quise tratar de entender 

por qué razón o motivo, Pablo se auto-formula tantas preguntas en una misma carta, siendo que en las restantes 

de su autoría, tanto directa como indirecta, no lo hizo. Creo que las respuestas están a tu disposición. Deberás 

realizar tu propio estudio. Deberás escudriñar lo escudriñado y ver si el Espíritu Santo que mora en ti, que es 

exactamente el mismo que mora en todos los creyentes, te muestra algo más de lo que leas en este trabajo.

Así es como funciona esto. Alguien abre la boca y Dios insufla algo por su intermedio, hasta donde la carnalidad 

de esa persona se lo permita. Luego tú lo oyes y el espíritu te añade a ti lo que no pudo darle al autor. Y luego, tu 

única obligación será ir y dar de gracia lo que de gracia recibiste. ¿Se entiende o es demasiado complicado?

Posted in:Producciones Especiales,Sin Categoría | | With 0 comments


