Instrucciones Para No Perderse

Posted on January 01,1970 by Néstor Martinez

Siempre me ha llamado la atencién un detalle biblico profundamente revelador: hay un salmo famosisimo dedicado al
pastor... el Salmo 23. El Sefior es mi pastor, nada me falta. Hermoso. Profundo. Con praderas verdes, aguas tranquilas
y ovejas relajadas. Pero uno busca, hojea, vuelve a buscar... y no hay ningiin salmo dedicado al maestro. Y no es
casualidad. Porque el pastor guia a las ovejas... pero las ovejas no preguntan cada cinco minutos: —“¢ Esto entra para el
examen?” —“¢Va a subir el punto?” —“¢Y si no entendi, puede repetirlo... pero distinto... y mas despacio?” El pastor
dice: “Por aqui”. Y las ovejas van. El maestro dice: “Por aqui”. Y alguien responde: —"Yo no lo veo tan claro”. Otro dice:
—"En TikTok explican otra cosa”. Y uno mas pregunta si puede entregar el trabajo... la semana que viene... o el mes que
viene... o cuando se sienta inspirado. El pastor cuida del rebafio. El maestro cuida del rebafio... y ademas corrige
redacciones, pone notas, llena actas, explica por quinta vez lo mismo, y aun asi escucha: —“Profe, usted no explico
eso”. El Salmo 23 dice: “Confortara mi alma”. Imaginate un salmo del maestro: “El Sefior es mi maestro... y aun asi
tengo que repetirlo”.No hay salmo del maestro porque si lo hubiera, seria demasiado largo. Tendria anexos. Rabricas.
Notas al pie. Y probablemente una queja al final. Y sin embargo... si hubiera un salmo del maestro, no hablaria de aguas
tranquilas, hablaria de paciencia infinita. No de verdes pastos, sino de sembrar sin saber cuando brota. No de ovejas
obedientes, sino de personas libres... que un dia, sin avisar, recuerdan una frase y cambian de rumbo. Tal vez no hay un
salmo dedicado al maestro porque su recompensa no esta en el texto, sino en ese exalumno que un dia dice: “Ahora lo
entiendo... gracias”. Y eso, aunque no esté en la Biblia, es casi un milagro. Por lo tanto, y teniendo en cuenta todas estas
cosas, me voy a tomar el atrevimiento de pedir prestado un salmo y dedicarlo a todos los maestros de la palabra
existentes no sélo dentro de las congregaciones cristianas, sino en cada casa o sitio no religioso donde ensefiar la

Palabra de Dios sea una prioridad. ¢Me lo prestan? Gracias, voy a tomar el pequefio salmito que lleva el nimero 119.

La Historia Global

El Libro de los Salmos nos ensefia algo muy sencillo y, a la vez, muy dificil de vivir: que podemos presentarnos ante Dios
tal como estamos, sin disfraces. En los salmos hay alegria, gratitud, pero también miedo, rabia, cansancio y hasta ganas
de rendirse. Nada de eso se oculta. Y eso ya es una leccion espiritual profunda: Dios no espera palabras bonitas, espera
un corazon verdadero. Muchos salmos nacen en momentos de crisis. El salmista no ora cuando todo va bien, sino
cuando se siente acorralado, incomprendido o débil. Ahi descubrimos algo practico para la vida diaria: la oracion no es
huir de los problemas, es mirarlos de frente y llevarlos a Dios. Orar no cambia magicamente la realidad, pero si cambia el
lugar desde donde la enfrentamos. El salmo nos recuerda que la confianza no es ausencia de miedo. El miedo esta ahi,
pero no tiene la Ultima palabra. “El Sefior es mi pastor, nada me falta” no significa que nada duela, sino que aun en
medio del valle oscuro no caminamos solos. Esa certeza no quita el sufrimiento, pero lo vuelve habitable. Otra ensefianza
clave es la memoria agradecida. El salmista recuerda unay otra vez lo que Dios ha hecho antes. En la préactica, esto nos
invita a no vivir solo desde la herida del presente. Recordar los momentos en que fuimos sostenidos nos da fuerza para el
ahora. La fe se alimenta de memoria. Finalmente, los Salmos nos devuelven a lo esencial: la vida humana es fragil,

pero profundamente valiosa. Cuando reconocemos nuestra pequefiez, dejamos de fingir autosuficiencia y aprendemos a



descansar. En ese descanso, humilde y confiado, el alma encuentra paz, no porque todo esté resuelto, sino porque ya no
carga sola.

La Historia Central

Quiero referirme aqui, dentro mis acotados conocimientos teoldgicos e histéricos, al Salmo 119. Es el Salmo mas extenso
y el capitulo mas largo de la Biblia. Tiene ciento setenta y seis versiculos y cada versiculo, (con la posible excepcion de
dos de ellos), constituye una alabanza a la Palabra de Dios. Por eso es mi ocurrente y antojado titulo de Salmo del
Maestro. ¢ Qué otra cosa definiria el trabajo de ensefianza, sino el respeto, cuidado y admiracion por la Palabra? Seria
muy positivo que tl y yo pusiéramos ese énfasis en la Palabra de Dios. Como creyentes necesitamos colocar el énfasis
donde Dios lo coloca. En nuestro tiempo se coloca mucho énfasis en programas, métodos, ceremonias y actividades de
la iglesia. Ya aprendi y vivi bastante de eso. Este es otro tiempo en mi vida y en la de muchos creyentes. Por eso es que
estoy convencido que nuestro énfasis principal deberia recaer en la Palabra de Dios porque ella es lo Gnico que El ha
prometido bendecir. El arreglo, la organizacion, la conformacion de este Salmo es sumamente interesante. Fue preparado
de una manera muy cuidadosa. Es un acrostico, pero un acrostico un poco diferente de lo que ya hemos visto con
anterioridad. En lugar de tener un versiculo que comienza con cada letra del alfabeto hebreo (Y hay veintidés letras en el
alfabeto hebreo), hay ocho versiculos para cada letra del alfabeto, con lo cual se distribuyen los 176 versiculos de este
Salmo. Hay muchos ministros que han hablado bastante acerca de lo significativo de los nimeros en la Biblia. No soy un
erudito en ello, pero repetiré lo que aprendi y ti sacaras tus conclusiones. El numero ocho en este Salmo, es clave ya
que bajo cada una de las veintidos letras del alfabeto hebreo, hay ocho versiculos que empiezan con esa letra en
particular. EI nimero ocho en la Biblia parece ser el nimero de la resurreccién. Fue por ejemplo, en el octavo dia cuando
el Sefior Jesucristo regresé de los muertos. El estaba muerto en el séptimo dia, en el sabado, y en el octavo dia, que era
el primer dia de la semana, resucitdé. Muchos piensan que Dios ha terminado sus tratos con Israel, y otros que eso no es
asi. Pablo aclar6 algo en Romanos 11:15, cuando escribié: Porque si su exclusién es la reconciliacién del mundo,
¢Qué sera su admision, sino vida de entre los muertos?Para algunos tedlogos, la Biblia afirma categéricamente que
Dios no ha terminado con Israel. Para otros, exactamente lo contrario. Es cierto que dice que asi como el Sefior Jesus
resucito de los muertos, ese pueblo sera reunido como nacién en el reino. Lo que sucede es que algunos entienden que
habla de Israel, mientras que otros sostienen que se refiere a la iglesia, sin apellidos ni razas nacionales. Dios, de una
manera especial, salvara a naciones. Asi que habra multitudes que aun seran salvadas. El gran predicador Spurgeon
solia decir: "Dios va a ganar. Habra mas personas salvas que perdidas”. Lo creemos asi, aunque al mirar a nuestro
alrededor no vemos que esté sucediendo. Hay personas que se entusiasman cuando visitan a Israel en el presente,
porgue creen que estan viendo el cumplimiento de la profecia. Aunque es cierto que los judios estan regresando a Israel,
éste no es el cumplimiento de la Escritura, porque estan regresando con una actitud de incredulidad; no estan
volviéndose a Dios. Hemos leido un comentario sobre judios inmigrantes en Israel, destacando que éstos estaban
sorprendidos por el ateismo y la falta de practica de la religion judia en ese pais. Asi que es cierto que no hay mayor
actitud de retorno a Dios en Jerusalén, que la que hay en cualquier otra ciudad del mundo. Pero cuando Dios cumpla Su
profecia, traera a los judios de regreso a su tierra y ese evento sera la resurreccién de la nacion. Sera como si ellos
volvieran de la muerte a la vida. Si tl recibes vida eterna sera por medio de la Palabra de Dios. El apéstol Pedro nos dijo
en su primera carta universal, capitulo 1, versiculo 23: Pues habéis renacido, no de simiente corruptible, sino de
incorruptible, por la Palabra de Dios que vive y permanece para siempre". Renacidos por la Palabra de Dios que
revela al Sefior Jesucristo. La Palabra de Dios te traera vida, te traera libertad, te traera alegria, te traera bendicion. Este
Salmo ha tenido mucho significado para muchos cristianos a través de los afios. John Ruskin, en el ocaso de su vida,
escribio: "Es extrafio que de todas las porciones de la Biblia que me ensefié mi madre, la que me resulté mas
dificil de aprender y la que rechazaba mi mente, el Salmo 119, ha llegado a ser la mas hermosa, en su pasion
desbordante y gloriosa del amor por la ley de Dios".



Y William Wilberforce, este hombre de estado que se convirtié durante el movimiento de Wesley, escribié en su diario: "
Caminé desde la esquina de Hyde Park repitiendo el Salmo 119, con una gran sensacion de consuelo”. Hasta aqui
la cita. Si alguna noche, ti no puedes dormir, antes de probar otros recursos para matar el tiempo, te aconsejamos que
leas los versiculos de este salmo. Con toda seguridad que sentiras los efectos de la palabra de Dios. Este salmo se
caracteriza por ciertos términos, como, por ejemplo, palabra, dichos, caminos, testimonios, juicios, preceptos,
mandamientos, ley, estatutos y fidelidad. Al recorrer este Salmo, destacaremos ciertos versiculos conforme sean
iluminados por el Espiritu Santo. No tengo intencion de establecer un comentario biblico ni mucho menos, sélo entregarte
lo que entiendo es un extenso canto de alabanza a la maravillosa Palabra de Dios con la idea que seas bendecido/a por
ella.

ALEF

Comienzo del Desarrollo

Lo primero que nos encontramos al iniciar la lectura del Salmo 119, es con una palabra: Alef. Es la primera letra del
alfabeto hebreo de la cual te voy a dar algunos pormenores, con la intencién que conozcas algo mas de los motivos o
razones por las cuales participa de este trabajo. La alef esta formada por dos iud, una en la parte superior derecha, y la
otra en la inferior izquierda, unidas por una vav en diagonal. Esto representa las aguas superiores e inferiores con el
firmamento entre ellos, como fue ensefiado por el Ari z" . El agua, es mencionada por primera vez en la Tord, en el relato
del primer dia de la Creacion: Y el Espiritu de Dios merodea por sobre la superficie de las aguas. En ese momento,
las aguas superiores e inferiores eran indistinguibles; su estado es llamado como "agua en el agua”. En el segundo dia
de la Creacion, Dios separd las dos aguas "extendiendo” el firmamento entre ellas. En el servicio del alma, como ensefia
el jasidismo, el agua superior es agua de alegria, la experiencia de estar cercano a Dios, mientras que el agua inferior es
agua de amargura, la experiencia de estar lejano de Dios. En la filosofia judia, las dos propiedades intrinsecas del agua
son "haumedo" y "frio". El agua superior es "humeda", asociado con el sentimiento de unidad con la "exaltacion de Dios";
mientras que el agua inferior es "fria", con el sentimiento de separacion, la frustracion de experimentar la inherente
"soledad del hombre". El servicio Divino, como ensefia el jasidismo, enfatiza que, de hecho, la conciencia primaria de
ambas aguas es el sentido de Divinidad. Cada una segun su perspectiva: segun las aguas superiores, cuanto mayor es la
"exaltacion de Dios", mas grande es la unidad de todo en Su Ser Absoluto; segun la perspectiva de la segunda, a mayor
"exaltacion de Dios", mayor es el abismo existencial que separa la realidad de Dios y la del individuo, y de aqui la
inherente "soledad del hombre".El Talmud nos cuenta acerca de cuatro sabios que entraron al "pardés"”, el mistico huerto
de elevacion espiritual, s6lo alcanzado a través de intensa meditacion y contemplacion cabalistica. EI mas grande de
ellos, rabi Akiva, les dijo a los otros antes de entrar: "Cuando vuelvan del lugar de la piedra de marmol pura, no pidan
'agua, agua’, porque esta dicho: 'Aquel que habla falsedades, no se parara ante mis ojos™. El Ari z"l explica que el sitio de
la "piedra de marmol pura", es donde se unen las aguas superiores e inferiores. Aqui no se puede suplicar 'agua, agua',
ya que es como si dividiera las aguas superiores e inferiores. "El lugar de la piedra de marmol pura” es el sitio de la
verdad, el poder Divino de soportar dos opuestos en forma simultdnea, y en las palabras de rabi Shalom ben Adret: "la
paradoja de las paradojas". Aqui, "la exaltacién de Dios" y Su "proximidad" con el hombre, se une con la "soledad del
hombre" y su "distancia" de Dios. La Tora comienza con la letra bet: Bereishit (en el principio) Dios cred los cielos y la
tierra. Los Diez Mandamientos, la revelacion Divina al pueblo judio en el Sinai, comienza con la letra alef: "Anoji

soy Dios tu Dios que te sac6 de la tierra de Egipto, de la casa de esclavitud. El Midrash afirma que la "Suprema

Realidad" se aparté de la "realidad inferior", porque Dios decret6 que ni la Realidad Superior va a descender, ni la inferior



va a ascender. Al entregar la Tora, Dios anulé Su decreto, EI Mismo fue el primero en descender, como esta escrito: "Y
Dios bajo sobre el Monte Sinai". Por otro lado, la realidad inferior ascendio: "Y Moisés se acercé a la nube...". La unién de
la "realidad superior”, la iud de arriba, con la "realidad Inferior", la iud de abajo, por intermedio de la conexién de la vav
gue es la Tora, es el secreto Ultimo de la Tora.

Lo que Lees en Tu Biblia

(Salmo 119: 1) = jCuén bienaventurados son los de conducta intachable, los que andan en la ley de Jehova!
Quiero recordarte que cuando en la Biblia lees la palabra bienaventurado, lo que estas leyendo es un sindnimo de feliz.
En este caso, felices, da la pauta para todo el resto del salmo; la clave para la felicidad es cumplir la voluntad de
Dios, tal cual ésta se revela en su Palabra. En los originales hebreos, la palabra que aqui se ha traducido como
conducta, en realidad se inscribe como camino. Camino intachable. En cuanto a la expresion traducida como Ley, la
palabra usada es torta, que proviene de torah. Esta es la primera y mas importante de las ocho palabras claves (en
cierto modo sin6nimos), de este salmo. El vocablo torah, que es ley, significa primordialmente instruccién oensefianza,
mas bien que un elemento del sistema legal. Dios, para ordenar, primero instruye. Y resulta muy llamativo y curioso que,
en un salmo como este, que ha trascendido a todas las ensefianzas globales como un salmo dedicado a exaltar la
palabra de Dios, lo primero que se nos dice es que solamente son los de andar intachable por la vida los que pertenecen
genuinamente a la Palabra. Porque esto, indudablemente, tiene que ver con el poner por obra. Doctores o master en
Teologia hay cientos, pero gente que resulte intachable a la hora de examinar sus comportamientos o conductas, muchas
menos. Es mucho mas facil predicar en una conferencia que vivir conforme al propoésito y la voluntad de Dios apenas
veinticuatro horas. Sin embargo, los que han sido llamados a establecer parametros reales y genuinos dentro de un
secularismo plagado de pecado y corrupcién, son aquellos que pueden mostrar algo mas que una verba elocuente. Son
los que pueden plantarse delante de un incrédulo escéptico y decirle: Oye, si no crees que el Evangelio de Jesucristo
cambia las vidas, mirame vivir. Te recuerdo que cuando decimos que alguien es intachable, etimolégicamente estamos
asegurando que esa persona no merece ni la menor censura a sus actos. Que no se puede establecer contra ella la
menor critica porque sus comportamientos sélo dan origen al asombro y la maravilla que solo es capaz de producir y
despertar la santidad bien entendida. El Salmo 101 tiene que ver con una promesa de vivir rectamente, y en sus versos 2
y 6, respectivamente, podemos leer: Entenderé el camino de la perfeccidon cuando vengas a mi. En laintegridad de
mi corazén andaré en medio de mi casa — Mis ojos pondré en los fieles de la tierra, para que estén conmigo; el
gue ande en el camino de la perfeccion, éste me servira. El otro salmo que alude a lo mismo que centraliza el que
estamos estudiando, es el 128. En su primer verso, leemos: Bienaventurado todo aquel que teme a Jehova, que anda
en sus caminos. Fijate; todas las bendiciones que aparecen aqui se basan en un elemento de culto al que
frecuentemente se le presta muy poca atencion: el temor al Sefior. 2) jCuén bienaventurados son los que guardan
sus testimonios, y con todo el corazén lo buscan! Si ti consultas a un buen diccionario secular, te dira que el término
testimonio significa: una declaracion en que se afirma o asegura alguna cosa; una prueba, justificacion y comprobacion
de la certeza o existencia de una cosa o un documento autorizado por notario en que se da fe de un hecho. Si nos
remitimos al mas evangélico término de testificar, nos encontraremos que en lo conceptual es salir de testigo a favor de
algo o alguien, aunque nosotros histdrica y tradicionalmente lo hemos utilizado casi como sinénimo de evangelizar. La
palabra utilizada para tal efecto en este texto, es la palabra edith, y se constituye en la segunda palabra clave en este
compendio, porque implica el establecimiento de ciertas reglas de conducta que de alguna manera atestiguan la voluntad
de Dios. Creo que es muy bueno que en diferentes lugares del mundo se levanten pulpitos y plataformas albergando a
hombres y mujeres que, con gran elocuencia, hablen al pueblo incrédulo o no tan incrédulo de las bondades del Dios de

todo poder. Y es mucho mejor si a esas charlas las adornan o enriquecen con ciertos y especificos textos biblicos



elegidos conforme a las reglas que la Teologia sistematica establece para una buena homilética. Pero esta mas que claro
gue es mucho mejor si quien se planta delante de muchas personas deja traslucir en su conducta y en su ser interior la
presencia viva del Dios vivo. Y a eso, créeme, solo se lo consigue buscando al Sefior tal como lo dice aqui: con todo
nuestro corazén. Y esto no es algo nuevo ni novedoso, sino que simplemente se trata de respetar un antiguo
mandamiento dado por Dios mismo a su pueblo Israel. En Deuteronomio 6: 5 leemos: Y amaras a Jehova tu Dios de

todo tu corazén, y de toda tu alma, y con todas tus fuerzas.

Los Nacidos de Dios

(3) En verdad no hacen iniquidad, porque andan en sus caminos. Te recuerdo; estamos hablando de aquellos con
una conducta intachable que caminan conforme a la ley (Que en este caso es la Palabra) de Dios. Y dice aqui que ellos
no hacen iniquidad precisamente por eso, por andar en sus caminos intachables. ¢ Qué quiere decir esto? Que la
iniquidad, que es la suma genética de pecados transferidos por ligaduras familiares, estara presta a brotar en cualquier
persona siempre y cuando ésta no se refugie en los rudimentos de la Palabra de Dios. Porque la vida activa de la
Palabra, (Recuerda que dice la Biblia que la Palabra ES viva, no que ESTA viva. Es diferente: todo lo que esta vivo, un
dia se muere. Pero todo lo que ES vivo permanece porque tiene visos de eternidad. De eso hablamos. Y la Palabra de
Dios cuando se convierte en un hecho activo y dindmico, toma forma concreta a la vista natural de los seres humanos.
Produce integridad, rectitud y honestidad, tres elementos basicos para considerar a alguien intachable. Y cuando se
camina en estos parametros, no hay iniquidad ni ADN que pueda con ello. No obstante, lo que nos tiene que quedar mas
que claro de este verso, es que se nos asegura que cuando andamos en los caminos de Dios, (Esto es obediencia a Su
Palabra y sometimiento a Su Espiritu), no hay manera de que caigamos en iniquidad. Esto es muy importante porque es
mucha la gente (Cristiana, obviamente) que pese a estar convertida y ser fiel, todavia pelea duramente contra ese flagelo
de su historia generacional y familiar llamado iniquidad. Claro esta que si tU apareces en una iglesia y le dices a su gente
que para salir de ello tiene que leer mas su Biblia, seguramente van a mirarte torcido. Juan, en su primera carta y en el
capitulo 3y verso 9 lo explica asi: Todo aquel que es nacido de Dios, no practica el pecado, porque la simiente de
Dios permanece en él; y no puede pecar, porque es nacido de Dios.En otras palabras: obediencia a la palabra de
Dios y sometimiento al Espiritu Santo son reaseguros en contra del pecado compulsivo de la iniquidad. Mas adelante, en
esa misma carta pero ya en el capitulo 5y verso 18, Juan lo vuelve a reiterar ampliando conceptos, cuando expresa:
Sabemos que todo aquel que ha nacido de Dios, no practica el pecado, pues Aquel que fue engendrado por Dios
(Cristo) le guarda, y el maligno no le toca. ¢ Recuerdas el pasaje que dice que al que esta en Cristo el maligno no le
toca? De eso habla. Cuidado: dice al que esta EN Cristo, no al que recibié informacion acerca de El o dice creer en El.
(4) T4 nos has encomendado tus preceptos para que sean muy guardados. Dice que Dios nos ha encomendado sus
preceptos. ¢Qué cosa es encomendar algo a alguien? Encargarle que haga alguna cosa, poner algo al cuidado de
alguien, recomendar, alabar o entregarse y confiarse al amparo o proteccion de alguien. ¢ Todo eso por un precepto? Y
aqui viene la segunda parte: ¢, Qué cosa es un precepto, concretamente? Un precepto vendria a ser en primera instancia,
una disposicién o un mandato superior que se debe cumplir. Disposicién o mandato superior que se debe cumplir: En
segunda medida, un precepto es cada una de las instrucciones o reglas que se dan o establecen para el conocimiento de
un arte o facultad. Entonces, ¢ Todo por un precepto? Digamos que por mas de uno. Porque la palabra de Dios no es el
logos que tienes delante de tus ojos intelectuales en tu Biblia. La palabra de Dios esté encerrada en forma de principios
espirituales que deben ser revelados por el Espiritu Santo; de otro modo no pueden ser vistos. Por eso es que el mundo
secular es total y absolutamente incapaz de encontrar perlas en las escrituras. Intelectualmente es imposible encontrar
€s0s preceptos, que no son otra cosa que esas disposiciones 0 mandatos que Dios ha encerrado en su Palabra con la

finalidad de que cuando el Espiritu se los reveles a sus hijos, estos los obedeceran de inmediato. Y luego dice que esos



preceptos que Dios nos ha encomendado, tienen que ser guardados por nosotros. Claro esta que el término guardado,
aqui, tiene caracteristicas muy distintas al uso comun de la lengua espafiola. Se traduce del vocablo hebreo pigqudim, y
se convierte en la tercera palabra clave que significa referirse a normas personales que el ser humano tiene que
obedecer. El error durante mucho tiempo, al menos en la América hispana, ha sido que se ha interpretado esto como
qgue debemos tomar esos preceptos de Dios y esconderlos debajo de la almohada o del colchén para que nadie los vea ni
los toque. Y salimos a decir que somos obedientes y hemos guardado los preceptos. Calma, hermano; guardar es

cumplimentar, poner por obra, llevar a la practica. Normas personales.

Consecuencias de Aguellas Tablas

(5) iComo anhelo sean ordenados mis caminos, para poder guardar tus estatutos! Una curiosa oracion la del
salmista. Curiosa y, ademas, peligrosa si no tenemos en cuenta las probables respuestas de Dios. Siempre recuerdo en
mis primeras épocas de creyente, solia reunirme con unos muchachos en una casa de familia a orar y escuchar la
Palabra de boca de alguien mas maduro. Entre esos jévenes estaba el que me habia hablado del Sefior y, de alguna
manera, acompafiado a la entrada del camino de la fe. Un intimo amigo de él, a quien yo respetaba muchisimo porque
largamente era el que mas conocia la Biblia de todos nosotros, solia orar de un modo muy particular. El se arrodillaba y
clamaba: “jSefor! jQuebrantame!” El explicaba que eso lo hacia porque era necesario que Dios nos quebrantara para
sacar de nuestro interior lo mejor y mas provechoso para Su Reino. A mi me impactaba todo eso, pero ni por asomo me
atrevia a orar del mismo modo. Sentia que corria un riesgo que era incapaz de evaluar. Pese a mis escasos
conocimientos, no estaba del todo equivocado. Al poco tiempo este joven comenzo a tener problemas en su matrimonio.
Su esposa, que habia sido una catélica romana sin el menor interés por las cosas de Dios, se habia volcado a misas,
novenas y cuanta liturgia romana existiera con la Unica finalidad de combatir la nueva fe de su marido. El problema fue
creciendo cada vez més hasta que algunos meses después, desencadend en una crisis de la que ya jamas volvieron a
salir. No se divorciaron por razones reglamentarias “de ambas religiones”, pero sus vidas atravesaron pequefios infiernos
terrenales que terminaron por entibiar primero y enfriar posteriormente la tremenda fe que parecia tener mi amigo. No te
lo puedo negar; fueron muchas, muchisimas las ocasiones en las que en mi memoria retornaban aquellas palabras
cargadas de pasion y fuego espiritual que €l habia pronunciado en el marco de nuestras reuniones: “jSefior!
iQuebrantame!” ¢ Habria respondido asi Dios a su oracién? Nunca lo supe con certeza ni me atrevi a conjeturarlo. Sélo
aprendi a tener respeto por lo que dicen nuestras bocas. El salmista aqui clama para que sus caminos sean ordenados
por Dios con la finalidad de tener lo necesario interiormente como para poder guardar (Respetar, cumplimentar) sus
estatutos. ¢Y de qué se habla cuando se habla de estatuto? Gramaticalmente, es una norma, una regla que tiene valor
legal para un cuerpo, una asociacién o grupo especifico. Sin embargo, desde los originales, la palabra es juqgim, y se
constituye en la cuarta palabra claverelacionada con normas sociales que rigen la conducta del individuo como
miembro de la sociedad. (6) Entonces no me avergonzaria al contemplar todos tus mandamientos. Es inevitable;
cuando pronunciamos, escribimos o pensamos en la palabra Mandamiento, retornamos casi sin pausa a las remotas
tablas que Moisés bajé del monte luego de pasar ese tiempo a solas con Dios. Y no es incorrecto, sélo que es
incompleto. Porque un mandamiento, en este tenor que estamos hablando, es una especie de conjunto de leyes divinas,
y no son aquellas diez de Moisés las Unicas. Ha quedado demostrado en algunos trabajos nuestros que Jesus establecio
muchos mas, y que todos deben respetarse por igual. En este caso especifico, la palabra hebrea utilizada para traducir
mandamiento, es la palabra mitsvot, y se constituye en la quinta palabra clave de las ocho que antes te preanunciara,

y que tiene que ver precisamente con las leyes divinas en la esfera de una vida santa propuesta por Dios.



iGuarda Sus Estatutos!

(7) Te alabaré con rectitud de corazon, cuando aprenda tus justos preceptos. Hablaba con alguien con ciertos
problemas de relacion y me confesaba que eso le sucedia por causa de su extrema rectitud. Yo le preguntaba si con ella
misma también era asi de recta, y me respondia que si, que lo era, y que no le resultaba sencillo serlo. El mundo valora
sensiblemente la rectitud, la integridad y la honestidad en las personas. Las valora al grado sumo de convertirlas en
lideres politicos o sociales a aquellos que la poseen o, al menos, parecerian poseerla. Hay un gran caudal de simulacion
al respecto. Haciendo honor a la antigua palabra de Jeremias respecto a que la hipocresia nacié en la iglesia,
convengamos que la rectitud y sus valores conjuntos se simulan mucho méas en nuestros ambientes que en los del
mundo secular. Por eso hay tanta decadencia espiritual en la alabanza. Hoy, la alabanza, (Lo mismo que la adoracion),
han quedado reducidas por imperio de las prédicas interesadas, en mindsculos comportamientos musicales o artisticos.
Con eso se ofende a Dios. Alabanza es estrictamente lo que aqui se dice: portar un corazén recto. Y eso solamente
puede lograrse como producto de la presencia del Espiritu Santo en el interior del hombre. La palabra preceptos, en este
texto, es la palabra hebrea mishpatim, y es la sexta palabra clave que tiene que ver con las normas de rectitud para
respetar los derechos del préjimo. Es habitual, corriente y reiterativo ver protestas en defensa de nuestros derechos,
pero muy poco se ve respecto a los de nuestro préjimo. Y es muy curioso, porque de eso se habla cuando se nos dice
que debemos amar al préjimo como a nosotros mismos. (8) Guardaré tus estatutos, iNo me abandones del todo! Creo
gue no debe existir un ser humano que alguna vez no le haya pedido y hasta clamado a Dios que no lo abandone. Ocurre
cuando creemos que Dios se olvidé de nosotros y, muy ocupado con sus grandes asuntos, no esta para perder su tiempo
en un insignificante hombrecillo de pies pegados al piso con insignificantes problemillas. Sin embargo, con el correr de los
tiempos y un caminar mas maduro en los senderos divinos, aprendemos que no es asi en absoluto. Dios jamas olvida a
unos para dedicarse a otros. Por eso es omnipresente y omnisciente. La equidad y justicia celestial no es ni podra ser
entendida por el hombre natural. De todos modos, si puede suceder que El permita que pases un tiempo de prueba, otro
de crisis y alin de angustia. Siempre sera para encontrar, en el final de ese camino, una respuesta positiva y una victoria
erguida en medio de la aparente derrota. Por eso es menester que, si El va a determinar cierto grado de pequefio
abandono, que no lo sea en su totalidad. Eso es lo que pide el salmista. En suma, esta estrofa de ocho versos nos
muestra que la felicidad consiste en cumplir el primer mandamiento de la ley. Muestra el salmista quiénes son los
verdaderamente dichosos los perfectos de camino, es decir, los de conducta intachable, que caminan en la ley de
Jehova. Esto equivale a guardar sus testimonios, es decir, las normas de conducta que atestiguan la voluntad de Dios.
Vemos, pues, la correlacion que hay entre felicidad y obediencia, y la tremenda equivocacion que sufren los mundanos
cuando piensan que una conducta santa es necia o aburrida. jEs todo lo contrario! No hay nada tan sabio y entretenido
como cumplir con amor la voluntad de Dios, pues la obediencia es el vinculo con que la impotencia se une a la
omnipotencia: Todo lo puede el que hace lo que Dios quiere. Pero es menester concentrar el esfuerzo mental y cordial,
buscando de todo corazon el conocimiento de Dios. (Romanos 12: 1) = Asi que, hermanos, os ruego por las
misericordias de Dios, que presentéis vuestros cuerpos en sacrificio vivo, santo, agradable a Dios que es vuestro
culto racional. (2) No os conforméis a este siglo, sino transformaos por medio de la renovacién de vuestro
entendimiento, para que comprobéis cual sea la buena voluntad de Dios, agradable y perfecta. Dice luego que
estos no hacen iniquidad, pues el objetivo primordial de la Torah es prevenir al hombre para que no marche por las
sendas del mal, sino por los caminos de Dios. Asi que andar en la ley de Jehova equivale a andar en sus caminos.
De esta consideracion, y del encargo que Dios ha hecho de que sean diligentemente guardados sus preceptos, el
salmista expresa su deseo vehemente de guardar los estatutos de Dios; para esa observancia es menester una conducta

firme, estable, afianzada. Sabe que si adquiriese esa firmeza, no se veria avergonzado de haber fracasado en alcanzar



su ideal, al considerar todos los mandamientos divinos. El salmista promete ahora dar gracias a Dios con corazon
recto cuando aprenda las ordenanzas justas (literalmente dice justos juicios) de Dios. Con ello confiesa que “no
domina la asignatura”, que le queda atun mucho por aprender de la ley de Dios. Ordenanzas. Durante toda la vida,
debemos ser buenos estudiantes de la escuela de Cristo, sentados a sus pies, sin tenernos jamas por “maestros
consumados”. A esta accion de gracias, aflade el salmista una ferviente oracion, a fin de que no le abandone hasta el
extremo. Los mas santos son los que mas temen la tentacién, pues son los que mas odian el pecado; solo con la
proteccion constante de Dios, se siente capaz de guardar sus estatutos; es muy apropiado aqui el vocablo, ya que el
término hebreo procede de una raiz que significa “grabaren piedra”, pues desea tener siempre ante los 0jos esos
estatutos, a fin de no correr la suerte fatidica de Israel siempre que eran culpables de transgredir los estatutos de Dios.
iQué bueno es el poder buscar a Dios con todo el corazon! No es de una manera indiferente o fria, sin entusiasmo. A
veces al entusiasmo le sigue una actitud de desanimo o desgano. No son como ese hombre que se menciona en el
Salmo 1, de quien se dice: Dichoso el hombre que no sigue el consejo de los malvados, ni se detiene en la senda
de los pecadores ni cultiva la amistad de los blasfemos. Es la persona que no se detiene, que continlia caminando
bajo la direccion del Espiritu. Como dice otra version del versiculo 2: Dichosos los que guardan tus estatutos y de
todo corazon lo buscan. Como complemento, y a pesar de algunas diferencias un tanto cuestionadas, reproduzco estos
mismos ocho versos del Alef, tal cual lo traduce la Versién Popular. jFelices los que se conducen sin tachay siguen
la ensefianza del Sefor! Felices los que atienden a sus mandatos y lo buscan de todo corazoén, los que no hacen
nada malo, los que siguen el camino del Sefior. TG has ordenado que tus preceptos se cumplan estrictamente.
iOjald yo me mantenga firme en la obediencia a tus leyes! No tendré de qué avergonzarme cuando atienda a
todos tus mandamientos. Te alabaré con corazén sincero cuandohaya aprendido tus justos decretos. jQuiero

cumplir tus leyes! iNo me abandones jamas!

BET

Receta Para Una Buena Limpieza

La letra bet, primera de la palabra "casa", se refiere a la casa de Dios: Mi casa sera llamada Casa de Oracion para
todos los pueblos. Consta en el Midrash que la Motivacion Divina para la Creacion, fue que el Santo, Bendito Sea,
desed tener una morada en la realidad inferior. El cumplimiento de este deseo, comienza con la creacion del hombre, un
alma Divina investida en un cuerpo fisico, y prosigue con la multiplicacién del hombre, la "conquista” completa del mundo
para convertirlo en el reino de Dios. La Tora empieza la descripcion detallada del Tabernaculo y sus utensilios, con la
declaracion de su propdsito final: Y me construiran un Templo y moraré en ellos. No dice "en él", explican los sabios,
sino "en ellos", en cada uno y uno de los judios. Morar en ellos es en esencia la revelacion de Divinidad en el pueblo de
Israel, siempre presente, pero a veces "ensombrecida”, como en el tiempo del exilio y la destruccion del Templo. La
santidad innata del pueblo de Israel, causa que la Tierra Santa se expanda y eventualmente abarque toda la tierra (la
realidad inferior), como esta dicho: "la tierra de Israel, se extendera a todas las tierras del mundo”. Bet equivale
numéricamente a la palabra "taava", que significa "deseo" o "pasion”. En general, "taavd" connota una cualidad humana
negativa, sin embargo, en muchos lugares denota la pasion positiva del tzadik, el hombre justo. Un pasaje de Proverbios
declara: "El va a satisfacer la pasion del tzadik", y otro dice: "las pasiones de los tzadikim son solo buenas". La "taava" de
Dios, el "Tzadik del mundo", esté totalmente por encima de la razon y la légica. En este nivel, no se puede preguntar
"porqué”. Como fue expresado por rabi Shneur Zalman de Liadi: "Sobre la pasién, no puede haber preguntas”. Como

Dios es la esencia del bien, entonces Su pasion es "solo bien". "¢, Con quiénes se aconsejo el Santo, Bendito Sea, si crear



0 no el mundo? Con las almas de los tzadikim". La expresién "las almas de los tzadikim", alude a todas las almas judias,
como estéa dicho: "Todo tu pueblo son tzadikim". El apelativo que se le da a Dios, como el "Tzadik del mundo", se refiere
al origen y unidad absoluta de las almas judias en Su Misma Esencia. Cuando el alma desciende para ser investida en la
conciencia y experiencia finita de un cuerpo aparentemente mundano, su tarea es llegar a ser el tzadik como una
verdadera emulacion de su Fuente, el "Tzadik de Arriba". Esto se logra con el refinamiento y purificacion de la pasion,
taava, que es volverse "so6lo bien". El "Tzadik de Arriba" mora en la Casa construida para El por el tzadik de abajo. Aqui,
la pasién mas profunda del Creador llega a su consumacion. La bet grande, la primera letra de la Tora y el comienzo de
la Creacion, expresa su proposito final, como esta dicho: "Lo Ultimo en la accion, es lo primero en el pensamiento”. En la
primera palabra de la Tora, Bereshit, las tres letras "auxiliares", (el prefijo bet y las dos letras finales, iud y tav), se leen
bait, "casa" (equivalente a la escritura completa de la letra bet). La raiz de "bereshit", rosh, significa "cabeza". Entonces,
la permutacién mas "natural" de bereshit se lee: rosh bait, "La cabeza de la casa". Una permutacion de las letras de la
palabra rosh es osher, "bienaventuranza". Cuando el tzadik conduce a Di-s, la "Cabeza", a Su Casa, se convierte en una
casa de verdadera y eterna felicidad. El descender de la "Cabeza" para morar en Su "Casa" abajo, en verdadera
felicidad, es el secreto de la braja, "bendicion", que comienza con la letra bet. Nuestros sabios ensefian que la "gran bet",
inicia la Creacion en particular y la Tora como un todo, con el poder de bendecir. Dios bendice Su Creacion, la cual creé
con el atributo de bondad, el atributo de Abraham, como se explicara en la letra hei. Abraham, la primer alma judia, es
encomendado con el poder Divino de bendecir, la "gran bet" de la Creacion, como esta dicho: "Y tu seras bendicién".
Posteriormente, en el tiempo de su circuncision, se le otorgd la "pequefia hei" de la Creacion, el poder de atraer hacia
abajo y manifestar la bendicion Divina de felicidad en los detalles més pequefios de la realidad. La bendicion sacerdotal
esta compuesta por tres versiculos. El nimero de palabras es sucesivamente 3,5y 7, con diferencias iguales de dos (bet)
. El nimero de letras aumenta segun el orden: 15, 20, 25, con diferencias iguales de cinco (hei). Las palabras
representan la conciencia general o amplia, mientras que las letras representan la conciencia particular o pequefia. El
poder de bendicién "completo” es el de la bet, como esta dicho: "...Y colmados con la bendicion de Di-s". El poder de
traer abajo la bendicién a los pequefios detalles de la realidad es el de la hei. Este servicio de Abraham, y de todos los
judios a partir de él, lleva al cumplimiento de la intencion final de la Creacion: la realizacion del poder de bendicion de
Israel, que el dominio del Rey (la "Cabeza de la Casa"), se extienda para abarcar toda la realidad, y de esta manera
brindar verdadera felicidad a todos.

Una Paz Por Todas Partes

(9) ¢,Como podra el joven mantener puro su camino? jGuardando tu palabra! Aqui hay algo que queda mas que
claro: los que mas riesgo corren respecto a no poder mantener su pureza, son los mas jovenes. Y esto no es
descabellado ni por asomo, ya que histéricamente ha sido asi, lo sigue siendo y, supongo, -y no quiero atar nada en el
nombre de Jesus-, todavia no hay motivos para suponer que algo cambie. Por lo tanto, y con las tristisimas experiencias
vividas en tantas y tantas iglesias cristianas del planeta, es imperativo encontrar una salida, una solucion, una manera de
impedir que la impureza contamine aun mas a nuestros jovenes. ¢ Sabes qué? Aqui el salmista la ha encontrado: j
Guardar (Que es cumplimentar, respetar, poner por obra) la palabra de Dios! Esta expresion, palabra, es traducida del
término hebreo dabar, y tiene una implicacién que determina que sea la séptima palabra clave que, en este caso,
expresa nada méas y nada menos que la voluntad de Dios. En el Segundo Libro de las Cronicas, capitulo 6 y verso 16 se
alude a este pasaje cuando dice: Ahora, pues, Jehova Dios de Israel, cumple a tu siervo David mi padre lo que le
has prometido, diciendo: no faltara de ti varén delante de mi, que se siente en el trono de Israel, con tal que tus
hijos guarden su camino, andando en mi ley, como tU has andado delante de mi. (10) Con todo mi corazén te he
buscado, no permitas que me desvie de tus mandamientos. Hay temor por parte del salmista a caer una vez mas en



pecado y fuera del agrado y la consideracién de Dios. Es consciente de su poder y por eso pide que, teniendo en cuenta
su decision carnal, (Eso es el corazon), Dios no permita que se desvie en su andar. Me pregunto si entre los que leen
esto, hoy, no habré alguien que padezca del mismo temor. ¢ Eres t(? Pide a Dios que no permita que te desvies y El lo
hara. Lo Unico que necesitaras, obviamente, es desear no desviarte. Hay una alusion al mismo asunto en el Segundo
Libro de las Cronicas, capitulo 15y verso 15: Todos los de Juda se alegraron de este juramento; porque de todo su
corazon lo juraban, y de toda su voluntad lo buscaban, y fue hallado de ellos; y Jehova les dio paz por todas
partes. Me preguntaba, cuando leia este pasaje, qué significaria poseer y experimentar paz “por todas partes”. ¢ No
necesitamos tener paz en el corazén, que en realidad es el alma, y que en suma tiene que ver con nuestros sentimientos
y emociones? De hecho que lo necesitamos. ¢ Pero es esa sola porcién de paz la que necesitamos? No, también
anhelamos experimentarla en nuestra vida diaria, en el marco de una guerra espiritual en la que, -a sabiendas o por
OGsmosis- estamos inmersos. Paz por todas partes, a mi modesto entender, es exacta y puntualmente eso: por todas

partes.

El Andlisis de los Estatutos

(11) En mi corazén he guardado tus dichos, para no pecar contra ti. La palabra traducida aqui como dichos, es una
variante poética de la otra que se traducia como palabra en el verso 9. Es el término hebreo imrah y se constituye en la
octava y Ultima palabra clave de las ocho anticipadas. Expresa, obviamente, el resumen del discurso divino. Se nos
muestra que cuando hacemos eso, simplemente eso, atesorar la palabra o los dichos de Dios en nuestros corazones, ese
es el mejor recurso para no pecar. Me pregunto otra vez, cuantos que hoy leen esto estan peleando en contra de alguna
clase de pecado. Bien; aqui tienes tu respuesta: guarda los dichos y la palabra de Dios en tu corazén, sera suficiente.
En el Salmo 37, que habla de la herencia del justo y la calamidad del impio, hallamos en el verso 31 una reafirmacion a
este concepto, cuando dice: La ley de su Dios esta en su corazdn; por tanto, sus pies no resbalaran.Hay rastros
evidentes que Maria, la virgen madre de Jesus, cumplimentaba sobradamente con estos preceptos. En Lucas 2:19 lo dice
asi: Pero Maria guardaba todas estas cosas, meditandolas en su corazén,y en el verso 51 del mismo capitulo lo
sefiala de este modo: Y descendi6 con ellos, y volvio a Nazaret, y estaba sujeto a ellos. Y su madre guardaba
todas estas cosas en su corazon. (12) jBendito td, oh Jehova! jEnséfiame tus estatutos! Un estatuto es una norma,
una regla, algo que tiene valor para un cuerpo colegiado, para una asociacién o similares; es una ley basica para un
régimen auténomo de una regioén, que ha sido dictada por el Estado del cual forma parte. ¢ Por qué entonces el salmista
hablaria de estatutos pertenecientes a Dios? Porque el salmista veia a Dios, entre otras formas, con la que se mira a un
rey. Y un rey, ademas de tener potestad, dominio y autoridad sobre una jurisdiccion, tiene capacidad formal para crear
estatutos que beneficien a esa jurisdiccion. Ahora bien; ¢ Cémo ensefia Dios sus estatutos a los que desean conocerlos
para honrarlos y obedecerlos? Puede ser a través de emisarios o terceros, aunque ello conlleva el légico riesgo que ya
hemos visto y vivido ampliamente. Pero también lo hace por intermedio de su Espiritu Santo. Por ello El mismo declara
que el Santo Espiritu es quien nos guiara a toda verdad. El hombre natural, por la innata rebelion insuflada en su carne,
es pasible a desobedecer cualquier clase de regla o estatuto, venga de donde venga. En lo espiritual, si no nace de

arriba, sera igual. A esto se refiere Romanos 12:2 cuando nos demanda renovar nuestra mente.

Una Meditacion No Trascendental

(13) He contado con mis labios todos los juicios de tu boca(14) Me he regocijado en el camino de tus testimonios,
mas que sobre todas las riquezas. He contado; tiempo pasado. Algunas versiones lo dan en futuro, pero en los
originales y en la version clasica es muy claro. El salmista habla de algo que ha ocurrido. Y lo que ha ocurrido puede



darse en dos direcciones. La primera, tomando a ese contar, como enumerar, darle un orden numérico. En este caso, a
todos los juicios salidos de la boca de Dios. La otra, tomando a esa misma palabra como un relato. En este caso, hasta
cabe una predicacion que se refiera a uno mas juicios de Dios sobre la tierra. Y esto Ultimo cuenta, -a mi modo de
entender- con mayor relieve, porque fijate que el verso siguiente nos habla del regocijo que el salmista expresa respecto
a los testimonios respecto a Dios. Y afiade que eso, para él, (Y también para muchos de nosotros, seguramente) vale
mas que cualquier riqgueza material o humana. En los dos versos siguientes, ultimos del segundo bloque de ocho, el autor
retorna al concepto de futuro. En el Salmo 40 y verso 9 se expresa muy claramente lo dicho cuando sefiala:

He anunciado justicia en grande congregacion; he aqui, no refrené mis labios, Jehova tu lo sabes. (15) Meditaré
sobre tus preceptos, consideraré tus caminos.(16) Me deleitaré en tus estatutos, no me olvidaré de tu palabra.
Quiero dejar mas que en claro el significado real de la palabra meditar, y no el que luego diversas pseudo-ciencias le han
adosado. Meditar siempre es pensar detenidamente, con atencién y cuidado y reflexionar en algo o sobre algo. De
ninguna manera se trata de dejar la mente en blanco, lo cual seria sencillamente una contraposicion al significado real de
la expresion. La palabra que aqui se traduce como preceptos, en la version clasica se muestra como mandamientos. Es
la palabra original piqud, y se muestra precisamente como un precepto, estatuto o mandato, lo cual implica que es
correcta cualquiera de esas traducciones. Esta palabra viene del verbo pagad, que quiere decir designar, supervisar,
situar o registrar. El verbo tiene el sentido de contar o enumerar los cargos personales (Aquellos por los cuales se es
responsable). Piqud aparece veinticuatro veces, siempre en los salmos. Veintiuna de ellas en el salmo 119, el resto en el
salmo 19:8, 103:8y 117:7. Los piqudim divinos son sus estatutos, mandatos, preceptos numerados, y la relacién
autorizada de sus mandamientos. En suma, esta estrofa de ocho versiculos que terminas de leer, muy bien puede llevar
por titulo: Receta para una buena limpieza. La pregunta y la respuesta estan de acuerdo con la ensefianza de los Libros
Sapienciales y conforman un verdadero tesoro para la reflexion, meditacion y maduracion del creyente. Pregunta el
salmista ¢ Con qué limpiara (mejor, conservara puro) el joven su camino, es decir, su conducta? Pregunta de enorme
transcendencia para todo joven, de tantas maneras tentado cuando aun no ha adquirido experiencia de la vida. La
respuesta es muy sencilla: Con guardar tu palabra. El Decalogo es encabezado en Exodo 20:1 con la expresion:

Y habl6 Dios todas estas palabras..., con lo que a los diez mandamientos, les suelen llamar los judios las diez palabras.
Sin embargo, el gran mandamiento de Deuteronomio. 6:4-5, es llamado asi. Por eso, todo israelita llegado a la mayoria
de edad religiosa —13 afios— es llamado (Bar Mitsvath, que quiere decir Hijo del mandamiento, esto es, obligado a
cumplirlos. Vemos, pues, que sélo la palabra de Dios puede conservar puro el corazén de los jovenes. No sirven para ello
ni las leyes de los reyes (Aunque sean necesarias para la observancia del orden y de la moral exterior) ni los principios
morales de los filésofos. El salmista quiere predicar ahora con el ejemplo, confesando que él ha guardado en su corazon,
es decir, en lo mas intimo de su ser, los dichos. Aunque suele interpretarse cominmente como consigna o algo parecido,
Cohén afirma que es una variante poética de dabar, aludiendo al paralelismo que se halla en Isaias 5:24. Agrega que ha
dado testimonio publico de las ordenanzas de la boca de Dios, que medita y considera los mandamientos y caminos de
Dios, y en ellos se complace y regocija, prometiendo, no olvidar la palabra de Dios. jEstupenda experiencia! jSi cada uno
de nosotros buscaramos asi a Dios, si asi llevaramos en el corazén y en la mente los mandamientos de Dios,
atesorandolos y cumpliéndolos, como quien se complace en ellos méas que en todas las riquezas, bien podriamos, como
el salmista, decirle entusiasmados a Dios: jBendito ti, Jehova! Lo que todo joven necesita en esta hora presente es
estudiar la Palabra de Dios. Esta Palabra deberia ser ensefiada en todos los niveles educativos, para que puedan
aprenderse los valores que permitan llevar una vida integra. Hay muchas personas que piensan que esto quiere decir
simplemente que se deben memorizar partes de la Biblia. Ahora, creemos en el valor de aprender de memoria la
Escritura. Pero creemos que atesorar en el corazon la Palabra de Dios significa obedecerla. Y esto es lo importante. Es
hermoso poder citar de memoria versiculos y fragmentos de la Biblia, pero hay que destacar la importancia de la

obediencia a la Palabra. Porque esto es lo que quiso enfatizar el Salmista, al decir que habia guardado en su corazon los



dichos de Dios. Version Popular. ,Cémo podra el joven llevar una vida limpia? jViviendo de acuerdo con tu palabra!
Yo te busco de todo corazén; no dejes que me aparte de tus mandamientos. He guardado tus palabras en mi
corazén para no pecar contra ti. jBendito tu, Sefior! jEnséfiame tus leyes! Con mis labios contaré todos los
decretos que pronuncies. Me alegraré en el camino de tus mandatos, mas que en todas las riquezas. Meditaré en
tus preceptos y pondré mi atencién en tus caminos. Me alegraré con tus leyes y no me olvidaré de tu palabra.

GUIMEL

La Imagen de un Hombre Rico

Nuestros Sabios ensefian que la tercera letra del alfabeto, que es guimel, simboliza un rico corriendo detras de un
hombre pobre, para darle caridad. La palabra guimel se deriva de la palabra guemul, que en hebreo significa tanto dar
una recompensa como un castigo. En la Tord, la recompensa y el castigo tienen el mismo objetivo final, la rectificacion
del alma para que sea apta para recibir la luz de Dios en su completa expresion. Recompensa y castigo, implica que el
hombre es libre para elegir entre el bien y el mal. (La ensefianza de la guimel, en lo que se refiere al lado abierto de la bet
, del cual nacié, es explicado en la letra anterior). EI Rambam (Maiménides), en particular, pone mucho hincapié en el
libre albedrio, por ser fundamental para la fe judia. De acuerdo con el Rambam, el Mundo Venidero, el tiempo de la
recompensa, es un mundo completamente espiritual de almas sin cuerpo. En este punto, el Ramban (Najmanides) no
esta de acuerdo y sostiene que de momento que existe la libertad de eleccién sélo en nuestro mundo fisico, la
rectificacion definitiva de la realidad, la recompensa del Mundo por Venir, va a ser también en el mundo fisico. La cabala
y el jasidismo sostienen esta opiniéon del Ramban. Esto es lo que insinda la pierna de la letra guimel, que representa el
correr del hombre rico, para brindarle bondad al hombre pobre. Correr, mas que cualquier otro acto fisico, expresa el
poder de voluntad y libre eleccion (la palabra hebrea de "correr", ratz, se relaciona con la palabra "voluntad", ratzén). Al
correr, la pierna esta firmemente en contacto con la tierra; a través de un acto de voluntad, el alma afecta directamente la
realidad fisica. La recompensa final, que es la revelacion definitiva de la luz Esencia de Dios, sera entonces otorgada por
derecho propio al alma, justamente en el mismo contexto del de su misién en la vida, el mundo fisico. Dice la Tora: "En
este dia [en este mundo] para hacerlas, de lo que los sabios infieren: "mafiana [en el Mundo Venidero] para recibir su
recompensa". Solo "hoy" tenemos la oportunidad de elegir entre el bien y el mal. Y de esta manera, de acuerdo con
nuestra eleccion, nosotros mismos definimos la recompensa y el castigo de "mafiana”. Asi como la maldad es un
fendmeno finito, asi es castigada. No es asi con el bien y su recompensa, que son verdaderamente infinitos. La guimel
de "hoy" es el secreto de "mejor una hora de teshuva y buenas acciones en este mundo, que toda la vida del mundo por
venir. Esto, claro esta, es un comentario analitico apto para incorporar como informacion, pero en modo alguno para

tomarlo como doctrina.

S6lo Estamos de Paso

(17) Haz bien atu siervo, para que vivay guarde tu palabra.(18) Abre mis 0jos, y contemplaré las maravillas de tu
Ley. jCuantas discusiones, debates, polémicas y divisiones estériles se hubieran evitado si alguien hubiera entendido
correctamente esta palabra! En primer lugar, reconociendo que si Dios no envia el bien a nuestras vidas, por nosotros
mismos sera imposible conseguirlo. ¢ Cuantas veces tu mejor predisposicion, planificacion y esfuerzo han chocado contra

un imponderable que lo arruiné todo? ¢Y qué me dices si te digo que decir Imponderable es decir Dios por encima de



todas las casualidades.Y en segundo lugar, dando por sentado que solamente cuando Dios abre nuestros ojos
espirituales a través de la accidn de su Espiritu Santo, es cuando podemos verdaderamente conocer su Palabra. Sin ese
minimo detalle, apenas incursionaremos intelectualmente en su logos, cosa en la que anda mas de la mitad de muchos
gue aseguran ser cristianos. Del mismo modo les ensefia a aquellos que todavia aseguran que la palabra de Dios no es
nada mas que la reiteracion de los ya conocidos relatos biblicos, que esto de ninguna manera podria rotularse como una
maravilla. Que muy por el contrario, una maravilla, que es un suceso o una cosa que produce admiracién, o un
sentimiento de admiracién o asombro por algo, solamente es posible ante un hecho inédito o sobrenatural. Y de esto se
habla aqui, porque Dios jamés ha dejado en la Biblia una palabra fuera de contexto, sobredimensionada o exagerada
respecto a si mismo. Sobre esto encontramos algo en el Salmo 13. En el verso 6, David dice: Cantaré a Jehova, porque
me ha hecho bien. A pesar de lo atribulado que se sentia al comenzar a escribir este salmo, el autor lo concluye con un
canto de alabanza. Esto es recibir ese bien divino. (19) Estoy de paso en la tierra, no encubras de mi tus
mandamientos.(20) Mi alma se quebranta anhelando tus preceptos en todo tiempo. Ten en cuenta que estas
leyendo un salmo que aparentemente escribiera el autor de la mayoria de ellos, David. Que si bien fue un personaje
célebre en la Biblia por una serie de razones, no fue en primera instancia precisamente un iluminado respecto a la
sabiduria divina. Y es él quien reconoce, entiende y acepta lo que muchos cristianos todavia no parecen haber
reconocido, entendido y mucho menos aceptado: que estan de paso en esta tierra, sélo de paso. Porque sus
comportamientos generalmente dan a entender que creen que viviran eternamente o que jamas les sobrevendra la
declinacion y la caida natural y obvia de toda naturaleza humana. Pero dice aqui algo més. Dice que en un alma
previamente quebrantada es donde suele hacer profunda huella un precepto de Dios. Porque es un alma que ya no tiene
mas esperanza en nada de lo que se ve y apela, como lo hizo y lo sigue haciendo una enorme mayoria, a lo invisible y
espiritual como Unica salida a su crisis. Estoy de paso en la tierra. Ese concepto lo establece Jacob delante de Faraén.
En Génesis 47:9 leemos: Y Jacob respondi6 a Faradn: los dias de los afios de mi peregrinacion son ciento treinta
afos; pocos y malos han sido los dias de los afios de mi vida, y no han llegado a los dias de los afios de la vida
de mis padres en los dias de su peregrinacion. Otra escritura relacionada con ese estar de paso por esta tierra a la
gue tanto parecemos estar aferrados: 1 Crénicas 29:15: Porque nosotros, extranjeros y advenedizos somos delante
de ti, como todos nuestros padres; y nuestros dias sobre la tierra, cual sombra que no dura. Otro enfoque sobre el
mismo asunto esta en el salmo 39:12: Oye mi oracion, oh Jehovd, y escucha mi clamor. No calles ante mis
lagrimas; porque forastero soy para ti. Forastero. Esta es una palabra novedosa aunque no disimil, que se incorpora a
las otras utilizadas. Pablo, en su segunda carta a los Corintios, da su propia version respecto a este tema cuando expresa
en 2 Corintios 5:6: Asi que vivimos confiados siempre, y sabiendo que entre tanto que estamos en el cuerpo,
estamos ausentes del Sefior. Fijate: ¢ Tanto temor a lo que simplemente es retornar a la misma instancia y presencia
ante la cual estdbamos antes de nacer? Finalmente, el ignoto autor de la carta a los Hebreos de su impresion al respecto
cuando expresa, en Hebreos 11:13: Conforme a la fe murieron todos éstos sin haber recibido lo prometido, sino

mirandolo de lejos, y creyéndolo, y saludandolo, y confesando que eran extranjeros y peregrinos sobre la tierra.

Tu Siervo Medita en Tus Estatutos

(21) Reprendiste a los soberbios: jMalditos los que se desvian de tus mandamientos!(22) Aparta de mi el oprobio
y el menosprecio, pues he guardado tus testimonios. Dios da gracia a los humildes y reprende a los soberbios. En
algun tiempo hice especial hincapié en la lectura de ese texto. Era cuando estaba asfixiado por todo el oropel humano
levantado en torno a grandes figuras de la cristiandad que se presentaban como adalides de un evangelio raro, sin
esfuerzo, demasiado liviano y fresco como para ser el genuino. Me atrevi a denominarlo publicamente como un evangelio

“light” y “diet”, de bajas calorias. Alli también lei que antes de la caida viene la soberbia. Y asi es como lo dice. Pareceria



mas logico decir que como consecuencia de la soberbia llega la caida, pero sin embargo se nos ensefia que
necesariamente, para que haya desmoronamiento y caida, en primer lugar debera aparecer la soberbia. Y no podemos
menos que temblar observando el mover de toda esa soberbia en tantos y tantos hombres y mujeres que reciben honras
y homenajes en todo el planeta. ¢ No han entendido que estan transitando hacia una maldicion ya pronunciada y
profetizada? La consecuencia sera lo que leemos en la segunda parte: oprobio y menosprecio. Porque si malo seria para
un cristiano con prestigio y fama caer en desgracia delante de los ojos de un mundo secular que seguramente se burlara
de él, mucho peor sera vivir esa caida delante de los ojos de tantos y tantos hermanos que lo habian convertido en su
mentor, en su tutor, en su guia ciego de ciegos. En el Salmo 39 y verso 8 hay otra vision del mismo concepto cuando
expresa: Librame de todas mis transgresiones; no me pongas por escarnio del insensato. (23) Aunque los
principes se sienten y hablen contra mi, tu siervo medita en tus estatutos.(24) Si, yo me deleito en tus
testimonios, porque ellos son mis consejeros. Esta que se menciona al principio es la vida, yo diria, casi “natural” de
un creyente genuino: vivir conforme a la palabra del Dios viviente sin prestar demasiada atencién a lo que digan los
principes de la tierra. Principes encarnados en la figura de gobernantes seculares y también religiosos. Todos los que
han recibido mandato para ser parte protagonista de alguna clase de reforma a los estandares tradicionales y clasicos de
la religion, han sido el objetivo a atacar por parte de aquellos que muy cémodos en sus vidas comodas se oponen a
cualquier cambio que les signifique resignarla. Revisa las criticas que algunos lideres les efectian a muchos reformistas.
¢, Qué puedes ver en primera instancia? Descalificacion, injurias y hasta calumnias. Nunca un argumento soélido que sea
capaz por la boca de Dios de destruir una falsa ensefianza o doctrina. Es la mejor prueba en evidencia de que se trata de
gente que solo defiende sus intereses personales, jamas los de la iglesia del Sefior a la que aseguran servir, cuando en
la realidad, lo que estan haciendo es servirse de ella. Es indudable que Dios quiere nuestros corazones, no sélo nuestro
tributo verbal, y desea que nuestros sentimientos le pertenezcan exclusivamente. Desarrollar los habitos de disciplina que
conducen a este tipo de vida debe ser algo prioritario para nosotros. Esto significa que debemos reexaminar nuestras
metas en la vida y evaluarlas a la luz de la Palabra, no de los consejos humanos. Esta seccion podria titularse:

Las delicias de la experiencia devota. Aunque esta experiencia no esta exenta de sombras, el versiculo 24 marca la
pauta general de la estrofa. El salmista pide a Dios que le conserve la vida a fin de guardar su palabra, ya que en ella
tiene sus delicias. Quiere que Dios le quite el velo que le cubre los 0jos, a fin de ir hallando, como quien ahonda en una
mina de oro, mas y mas maravilla que extraer de la Ley de Dios, ya que él se siente como un extranjero que necesita
conocer bien las leyes del pais. ¢ Quién sino Dios se las puede descubrir, ya que él las oculta a los que son sabios en su
propia opinion, pero las revela a los que las reciben con sencillez infantil? Somos, por naturaleza, ciegos para las cosas
de Dios, hasta que la gracia divina hace que caigan de nuestros ojos las escamas. Y cuanto mas nos abre los ojos, méas
son las maravillas que hallamos en su ley. Tal es el anhelo que tiene el salmista de conocer los veredictos de Dios, que el
continuo deseo le consume el alma. Pasa el salmista a exponer ante Dios un obstaculo que ensombrece sus alegrias.
Los magnates influyentes del pais se sentaban a murmurar de él, mientras él meditaba en los estatutos divinos, siempre
dispuesto a cumplirlos, no sélo porque los amaba, sino porque ellos le aconsejaban la mejor manera de frustrar los
planes de sus enemigos. Estos son unos soberbios, pecadores presuntuosos a los que Dios reprocha y resiste; pero no
solo ellos son malditos, sino todos los que se desvian (literalmente yerran) de los mandamientos de Dios, pues también
éstos sufren su castigo correspondiente, lo cual ya es una maldicion. Siendo el oprobio y el menosprecio como un manto
que cubre a la persona, el salmista pide que retire. EIl mismo verbo hebreo del versiculo 18 para quitar el velo de los ojos
esas ignominias, ya que no quiere compartirlas con sus enemigos, puesto que él es fiel a Dios, mientras que ellos son
rebeldes. Tomemos nota de este detalle significativo. Necesitamos que Dios intervenga sobrenaturalmente para que
nuestros ojos puedan captar las realidades espirituales. Version Popular. jConcédele vida a este siervo tuyo!
iObedeceré tu palabra! Abre mis ojos, para que contemple las maravillas de tu ensefianza. Yo soy extranjero en
esta tierra; no escondas de mi tus mandamientos. Me siento oprimido a todas horas por el deseo de conocer tus
decretos. Tu reprendes a los insolentes y malditos que se apartan de tus mandamientos. Aléjame de sus ofensas
y desprecios, pues he atendido a tus mandatos. Aunque hombres poderosos tramen hacerme dafio, este siervo
tuyo meditara en tus leyes. Yo me alegro con tus mandatos; ellos son mis consejeros.



DALET

Aparicion del Hombre Pobre

La dalet, el hombre pobre, recibe caridad del hombre rico, la guimel. La palabra dalet significa "puerta”. La puerta ocupa
el lugar de la abertura de la casa, representada por la bet En el Zohar, dalet se lee como "que no tiene nada de si
misma". Esto expresa la propiedad de la mas inferior de las emanaciones divinas, la sefira de maljut, "reino", que no tiene
mas luz que la que recibe de las sefirot superiores. En el servicio del hombre a Dios, la dalet caracteriza "shiflut,"
"humildad", la conciencia de no poseer nada propio. Junto con la percepcion del propio poder de libre albedrio, uno debe
ser consciente de que El nos da el poder de llegar al éxito, y de no pensar, Dios lo prohiba, que los logros y talentos son
"mi poder y la fortaleza de mi mano". Toda realizacion en este mundo, particularmente el cumplimiento de una mitzva, el
cumplimiento de la voluntad de Dios, depende de la ayuda Divina. Esto es especialmente cierto en la lucha del individuo
con su inclinacién al mal, tanto cuando se manifiesta como una pasion externa, ofreciendo una obstinada resistencia a
aceptar el yugo Divino, como a través de la pereza, apatia y similares. Como ensefian nuestros sabios: "Si no fuera por la
ayuda de Dios, el hombre no hubiera sido capaz de vencer la inclinacion al mal". El Talmud describe una situacion,
donde un hombre esta cargando un objeto pesado, y otro hombre aparenta ayudarlo poniendo sus manos sobre la carga,
con lo que en realidad el primer hombre soporta todo el peso. Podemos denominar al segundo hombre "un ayudante sélo
aparente”. Asi somos nosotros, explica el Baal Shem Tov, en relacion a Dios. En definitiva, toda nuestra fortaleza viene
de lo Alto, el libre albedrio no es méas que la expresion de nuestra voluntad de participar, como si fuera, en el acto Divino.
Uno meramente pone las manos, sobre la carga transportada exclusivamente por Dios. "Para Ti, Dios, es la bondad, para
gue Tu pagues al hombre de acuerdo con sus actos". El Baal Shem Tov observa: jEl justo pago de acuerdo con los
propios actos, no es un acto de bondad, sino méas bien uno de juicio! EI mismo contesta: "de acuerdo con los propios
actos", puede ser leido "como si fuera que los actos son suyos". Asi, la verdadera bondad de Dios es investir la
recompensa "inmerecida" en una apariencia de "merecimiento", para no avergonzar al que la recibe. El nombre de Dios
en este versiculo es Adnut, cuyas letras en hebreo, en otro orden se leen dind, "juicio”, que implica el aspecto de juicio
por el cual la bondad de Dios se expresa plenamente. El Zohar lee jesed como jas d’leit, "teniendo compasion de la dalet
," es decir, el que no posee nada propio. Con respecto a una persona arrogante, dice Dios: "Yo y él no podemos morar
juntos". La puerta de la casa de Dios, s6lo permite entrar a los humildes de espiritu. La puerta misma, la dalet, es la
caracteristica de humildad como se explicé anteriormente. La dalet es también la letra inicial de la palabra dira, casa,
"lugar donde se mora", como en la frase "morada de Dios abajo". De esta manera, el significado completo de la dalet es
la puerta por la que el humilde ingresa a la realizacion de la morada de Dios en los mundos inferiores. Muy intelectual,
como la mayor parte de las ensefianzas judias, pero interesante para comprender un significado posterior que el Espiritu

Santo seguramente revelara a cada lector en fe.

Un Sustento Inigualable

(25) Postrada en el polvo esta el alma mia, vivificame conforme a tu palabra.(26) Te he expuesto mis caminos, y
me has respondido; Enséfiame tus estatutos. Si mi alma esta postrada en el polvo, quiere decir algo mas que se
encuentra en el suelo, humillada. También implica un grado de carnalidad perjudicial para cualquier intento de vida

espiritual de excelencia. Porque eso es polvo, carnalidad. La buena noticia es que el Sefior puede vivificarte, que es



como decir que puede devolverte la vida perdida o espiritualmente dormida. ¢, Y cémo lo hace? Mediante la activacion de
Su Palabra. Porque, -recuerda-, una cosa es el poder de la Palabra, y otra muy concreta y contundente es la palabra de
poder. (Salmo 44: 24-25) = ¢ Por qué escondes tu rostro y te olvidas de nuestra afliccién, y de la opresion
nuestra? Porque nuestra alma estd agobiada hasta el polvo, y nuestro cuerpo esté postrado hasta la tierra. Una
aclaracion mas que importante: olvidar, para los hebreos, era permanecer inactivos, del mismo modo que recordar es
reconocer una situacion y responder adecuadamente. De acuerdo con la revelacion del Nuevo Testamento, la justicia que
se demora no es justicia que se deniega. (27) Hazme entender el camino de tus preceptos, y meditaré en tus
maravillas.(28) Mi alma se deshace de tristeza, jSusténtame con tu palabra! Sabemos que Dios tiene preceptos, y
sabemos que esos preceptos son como Oro puro para nuestras vidas cotidianas. Sin embargo, lo que no siempre
entendemos es que para arribar a esos preceptos y poder ponerlos por obra, tenemos que andar un camino que no es
precisamente de pétalos de rosas. Pidele a Dios que te lo haga entender y llegaras. ¢, Crees que podria existir algo mejor
gue acostarte por las noches, apoyar tu cabeza en la almohada y ponerte a pensar en los milagros maravillosos que Dios
ha hecho en tu vida durante ese dia? Eso seria meditar en las maravillas del Sefior, y es facultad exclusiva y Unica de sus
hijos. Y cuando la tristeza por cualquier causa aterrice en tu vida, (Es probable que alguna vez lo haga) recuerda que
solamente en Su Palabra tendras sustento para sobrellevarla dignamente. Porque no se trata de combatir la tristeza, sino
de superarla en Cristo. (Salmo 145: 5) = En la hermosura de la gloria de tu magnificencia, y en tus hechos
maravillosos meditaré. (Salmo 107: 26) = Suben a los cielos, descienden a los abismos; sus almas se derriten con
el mal. (Salmo 20: 2) = Te envié ayuda desde el santuario, y desde Sion te sostenga. (1 Pedro 5: 10) = Més el Dios
de toda gracia, que nos llamo a su gloria eterna en Jesucristo, después que hayais padecido un poco de tiempo,
él mismo os perfeccione, afirme, fortalezca y establezca. Todo esto tiene que ver con una comparacion que el
hombre, en su raciocinio humano y su cultura ciento por ciento griega, es incapaz de entender. La gloria eterna de Dios
se compara con el relativamente breve periodo en que estos cristianos sufren. A la luz de la eternidad, las pruebas son

pasajeras.

Anchura de Corazon

(29) Aparta de mi el camino de la mentira, y concédeme el favor de tu ley.(30) He escogido el camino de la
fidelidad, me he propuesto tus ordenanzas. Hay dos perlas en estos versos que merecen ser extraidas para su
entendimiento claro y puesta por obra concreta. La primera, es la que nos deja ver con claridad que, si existe mentira en
la vida de una persona, es imposible que la Palabra de Dios llegue, haga morada y produzca victoria. La segunda, es la
gue tiene que ver con lo que a nivel matrimonial es basico, central y fundamental: la fidelidad. Si se traiciona el pacto de
fidelidad, un matrimonio queda a la deriva y destruido de por vida. No olvides que la iglesia y Cristo conforman un
matrimonio. (31) Me he apegado a tus testimonios, jOh, Jehov4, no permitas que sea avergonzado!(32) Correré por
el camino de tus mandamientos, porque ta habras ensanchado mi corazén. Cuando entregamos nuestra vida a
Cristo, hay una serie de cambios en ella que producen un verdadero sismo en nuestro diario vivir. Uno de esos cambios,
tiene que ver con las reacciones humanas de terceros ante nuestra presencia. Gente que hasta ayer mismo poco menos
gue nos ignoraba, ahora parece estar sumamente pendiente de lo que decimos o hacemos. Y cuando se da la ocasion,
no pierde tiempo en acusarnos de lo que sea 0, lo més clasico tradicional: burlarse. Los espiritus de burla, que en
realidad son demonios enviados por las oficinas del infierno a avergonzarnos y de ese modo enfriar si es que pueden
nuestra fe, tienen posibilidades de accién siempre y cuando no hagamos lo que aqui dice el salmista: apegarse a los
testimonios de Dios en Su Palabra. Hay una clara promesa de Dios respecto al guardar sus mandamientos. Esta en el
Libro de Deuteronomio 11: 22-23 y expresa: Porque si guardareis cuidadosamente todos estos mandamientos que
yo os prescribo para que los cumplais, y si amareis a Jehova vuestro Dios, andando en todos sus caminos, y
siguiéndole a él, Jehova también echara de delante de vosotros a todas estas naciones, y desposeeréis naciones
grandes y mas poderosas que vosotros.



Uno de los ejemplos biblicos conocidos respecto a lo que aqui se habla de ensanchar un corazén, es Salomén. En 1
Reyes 4:29 se lee: Y Dios dio a Salomén sabiduriay prudencia muy grandes, y anchura de corazén como la arena
gue esta a la orilla del mar. Otro ejemplo es Israel misma, a la que Dios por medio de Isaias le dice en Isaias 60:5: E
ntonces verds, y resplandeceras; se maravillara y ensanchara tu corazén, porque se haya vuelto ati la multitud
del mar, y las riquezas de las naciones hayan venido a ti. Aqui el salmista pide luz, vigor, fuerzas, “anchura de
corazon”. La letra inicial (d) le obliga a mencionar repetidamente el camino (hebreo, dérekh).El camino que conduce al
Cielo comporta fatigas, desalientos, peligros y tentaciones, como describe Bunyan en su Pilgrim's Progress. El salmista
se siente abatido, hundido (literalmente apegado) hasta el polvo, a causa de las contrariedades que sufre y pide a Dios
gue le reanime y le sostenga. Confiesa que ya ha puesto ante la vista de Dios sus caminos, sus vicisitudes, y que Dios le
ha respondido; lo que le anima a pedir a Dios que le haga conocer bien sus estatutos, el camino de Dios en sus
mandamientos, a fin de ponderar las maravillosas ensefianzas contenidas en la Ley. Se derrite mi alma de pesadez,
dice literalmente. Bajo el peso de la tristeza y de la ansiedad, el corazén se le enternece hasta disolverse en lagrimas.
Puesto que abomina el camino de la mentira, ya que ha escogido el camino de la verdad (literalmente fidelidad), teniendo
siempre ante los ojos los veredictos de Dios, hasta el punto de sentirse apegado a los testimonios divinos, pide a Jehova
que no le avergience, sino que le conceda el favor que le pide, a fin de que no se rian de él sus enemigos como si
estuviese dejado de la mano de Dios. Poner delante de nosotros los veredictos de Dios es como si pusiésemos delante
de los ojos el modelo que hemos de copiar cuando aprendemos a escribir, y como tiene el arquitecto ante si el modelo
del edificio que piensa construir. Mirar constantemente al modelo hace que un creyente sea firme y estable.
Especialmente notable es el versiculo 32 en que el salmista piensa en correr por el camino de los mandamientos, es
decir, obedecer con el mayor gusto, con la mayor prontitud y alegria, la voluntad de Dios, cuando (o, porque) Dios le
ensanchara el corazén. En todo caso, no es una frase condicional (“si Dios le ensancha el corazén”); el salmista esta
seguro de ello. Ensancharse el corazon se entiende mejor si lo comparamos con la metéfora opuesta: “encogerse el
corazon”. Indica primordialmente verse libre de apuros y problemas, a fin de tener mayor espacio para concentrar las
energias y gozar de la libertad necesaria en orden a llevar a cabo lo que amamos. El verdadero cristiano es optimista,
pues sabe que Dios le da sabiduria, donde se le llama anchura de coraz6n y el amor que, por su Espiritu, derrama en
nuestros corazones. El amor de Dios y el gozo en el cumplimiento de su Ley son las ruedas y el motor de nuestra
obediencia. La tendencia en estos dias es de ceder al impulso que quiere postrarnos. Todas las circunstancias parecen
empujarnos hacia abajo. Abatida hasta el polvo estd mi alma. En esa direccion gravitamos nosotros. No sélo nuestro
cuerpo decae, sino que nuestra alma también es impulsada hacia abajo en este mundo. ¢ Y co6mo podemos vencer a esa
fuerza? Vivificame dice aqui, es decir, dame vida segun tu palabra. Porque la Palabra divina imparte vida, restaura la vida
y nos impulsa hacia delante, y hacia arriba. Version Popular. Estoy a punto de morir; jdame vida, conforme a tu
promesa! Te he expuesto mi conducta, y me has respondido. jEnséfiame tus leyes! Dame entendimiento para
seguir tus preceptos, pues quiero meditar en tus maravillas. Estoy ahogado en lagrimas de dolor; jmantenme
firme, conforme a tu promesa! Aléjame del camino de la mentiray favoréceme con tu ensefianza. He escogido el
camino de la verdad y deseo tus decretos. Sefior, me he apegado a tus mandatos; jno me llenes de verglienzal!

Me apresuro a cumplir tus mandamientos porque llenas de alegria mi corazén.

REI

La Hora de las Vestimentas

El nombre de la letra hei aparece en el versiculo: "Tomen (hei) por ustedes mismos, semillas”. "Tomen" (hei) expresa la



revelacion propia en el acto de dar de lo de uno a los demas. Dando a los demas en la forma de autoexpresion, es el
regalo definitivo del ser. En el secreto de la letra guimel, el hombre rico da de si mismo al pobre en forma de caridad. La
forma mas elevada de caridad, es cuando el dador se oculta completamente del receptor para no avergonzarlo, como
esta dicho: "el obsequio encubierto doblega el enojo". Aqui, en el secreto de la letra hei, el regalo mismo es la relacién y
expresion del ser, bosquejando al receptor en la esencia del dador. losef, el que dice las palabras "tomen para ustedes
semillas", corresponde a la sefira de iesod, cuya funcion es expresarse en forma de dar semillas, como esta explicado en
cabala. Cuando losef le dio por primera vez grano a sus hermanos, no lo podian reconocer, como la dalet en relacion a la
guimel. En su revelacion a sus hermanos (y en consecuencia a todo Egipto), su entrega se volvié como la de la hei. En
vez de grano, ahora el da semilla. El alma posee tres medios de expresion, "vestimentas" en la terminologia de la cabala
y el jasidismo: pensamiento, habla y accion. La vestimenta superior, el pensamiento, es la expresion del propio intelecto
interior y las emociones hacia uno mismo. El proceso del intelecto y las emociones al volverse conscientes al pensar, es
similar al darse a si mismo (el esencial dominio inconsciente del alma) a otro (el propio estado de conciencia). Las dos
vestimentas inferiores, habla y accion, posibilitan expresarse a los demés. Las tres lineas con las que se compone la hei,
corresponden a estas tres vestimentas: la linea superior horizontal, al pensamiento; la linea vertical derecha, al habla; y el
pie suelto a la accion. La linea horizontal simboliza un estado de ecuanimidad. El continuo y llano fluir del pensamiento,
es la contemplacion de cémo Dios se encuentra por igual en todo lugar y en cada cosa. En relacion al préjimo judio, uno
debe entender que cada uno de nosotros, posee un punto interior de bondad, y que todos los judios son iguales en
esencia. Esta comprension, el plano elevado horizontal de la propia conciencia en relacién a otro, configura el "escenario"
de las relaciones personales para todo individuo. El punto de origen de la palabra, la linea vertical derecha de la hei esta
conectada directamente con la linea del pensamiento, y luego desciende para expresar los pensamientos propios, y los
sentimientos interiores hacia otros. La raiz de la palabra hablar, en hebreo es davar, que significa "liderazgo", como en la
expresion "Hay un lider [dabar] en una generacion, no dos lideres en una generacion”. Liderazgo implica jerarquia,
posiciones relativas de arriba y abajo, y esto es representado por una linea vertical. El Rey, y del mismo modo todo lider,
rige a través de su poder de hablar, como esta dicho: "Con la palabra del Rey esta Su soberania”. La separacion de la
accion, el pie izquierdo desconectado de la hei, del pensamiento, que es la linea horizontal superior, refleja una profunda
verdad acerca de la naturaleza de la accion. "Muchos son los pensamientos en el corazén del hombre, no obstante el
consejo de Dios seguramente se alzara". El servidor de Dios experimenta la brecha entre sus pensamientos y sus actos.
A menudo él es incapaz de llegar a entender sus intenciones interiores; en otros momentos es sorprendido por sucesos
inesperados. En ambos casos siente la mano de Dios dirigiendo sus acciones. Esta brecha es la experiencia de la Nada
Divina, la fuente de toda Creacion, haciendo algo de la nada. Llegamos ahora a la culminacion de la secuencia
representada por las tres letras guimel, dalet, y hei, el proceso de dar de uno mismo a otro. El obsequio, representado
por el pie, el segmento desprendido de la hei, cuando se integra completamente con el receptor, se convierte en su
propio poder de accion y entregar de si mismo a otros. Mas todavia, €l ahora entiende completamente que en definitiva,
el efecto y potencia de sus actos son en verdad la accion de la Providencia Divina.

Eliminando Necesidades Superfluas

(33) Enséfiame, oh Jehova4, el camino de tus estatutos, y lo guardaré hasta el fin.(34) Hazme entender, y atesoraré
tu Ley, y la guardaré con todo el corazén. Es indudable que el salmista ha encontrado al Sefior en su veta mas
prolifica para el entendimiento humano: la de Maestro, mediante la accion eficaz de Su Espiritu Santo. Porque nadie en
el mundo cristiano ignora que el Espiritu Santo nos guia a toda verdad, pero muy pocos lo creen lo suficiente como para
ponerlo por obra en la practica. De otro modo, cuéntame por qué insélita causa la mayor parte de las organizaciones que

se autodenominan como cristianas, optan por abrir y mecanizar institutos, seminarios y hasta universidades sustentadas



en la Teologia, y no ensefian, predican y promocionan lo Ginico que, segun la propia Palabra de Dios, alcanza y sobra
para entenderlo y entenderse: ser llenos del Espiritu. La ensefianza cristiana tradicional que nos llega a través de
enseflanzas humanas de diferentes niveles, nos entra por el intelecto (alma), se atesora en nuestro ser interior (corazén-
alma) y finalmente opera a través de nuestros cuerpos. Sin embargo, observa que el verso 34 nos asegura que cualquier
ensefianza espiritual que nos llegue de parte del Santo Espiritu de Dios, tendré que ser la que cumpla con ese rol. De
otro modo, jamas podremos esperar cambios reales. Y esto ya estaba mas que claro para el autor de los Proverbios,
cuando refiriéndose a los valores de la sabiduria, en el 2:6 expresa: Porque Jehovéa da la sabiduria, y de su boca
viene el conocimiento y la inteligencia.Es decir que si bien se aprueba como acto de inteligencia la sabiduria humana,
se deja en evidencia notoria que la verdadera sabiduria, y Unica, proviene de Dios. Es Santiago quien en su carta,
incorpora este concepto al Nuevo Testamento. Cuando dice en el verso 5 del capitulo 1 que: Y si alguno de vosotros
tiene falta de sabiduria, pidala a Dios, el cual da a todos abundantemente y sin reproche, y le sera dada.No
obstante lo claro que esté escrito esto, a mi te confieso que me llamé la atencién de sobremanera esa condicién afadida
al pedido de sabiduria a Dios, donde Santiago nos dice que El nos la dard abundantemente y sin reproche. ¢ Sin reproche
de qué? ¢,Qué quiso decir con esa palabra, reproche? La palabra griega que utiliz para que nosotros tradujéramos
reproche, fue la palabra oneidizo, y originalmente tiene la implicancia de comportarse en una manera juvenil e inmadura.
La palabra describe a los jovencitos que se hacen burla, se fastidian y se insultan entre ellos mismos. Después, supongo
gue mas adelante en el tiempo, la palabra lleg6 a significar mofa, ridiculo, regafio, ofensa y el uso enojoso y sarcastico de
palabras. Lo que Santiago nos esta asegurando aqui, entonces, es que Dios nos da lo que pedimos sin hacernos
recordar que no somos dignos. (35) Hazme andar por la senda de tus mandamientos, porque en ella me deleito.

(36) Inclina mi corazén a tus testimonios, y no a la avaricia. ¢ No te parece sumamente curioso y hasta “casual” que el
salmista utilice esta comparacion entre el atesoramiento de los testimonios o0 mandatos de Dios con la avaricia? Mucho
mas si el término usado, (que en hebreo es barat), implica avidez por las riquezas materiales, sin reparar en los medios
para conseguirlas? jAnimo y tranquilidad, hermano! No se trata, (Como absolutamente nada que leas en tu Biblia), de
una “casualidad”, sino lisa y llanamente de una causalidad. Si no terminas de entender lo que te estoy diciendo, recuerda
los problemas, debates y duras polémicas que se han levantado a favor de miles y miles de fraudes cometidos por
pseudos ministros de Dios con diezmos, ofrendas y toda dadiva que el pueblo suponga entregar a Dios que terminan
enrigueciendo a hombres sin escridpulos. A mi me duele y me lastima (Ademas de ofenderme) que el mundo secular nos
ataque con esto, pero lamentablemente debo mantenerme en silencio porque, como hijo de Dios, tengo que inclinar mi
rostro ante una verdad, venga de donde venga esa verdad. Quiero decir algo que quizas va a molestar y también a
lastimar, pero que no es ni invento ni exageracion. ¢ No has oido en muchas ocasiones mentiras suaves, pero mentiras al
fin, disparadas desde pulpitos con el fin (Dicen) de convencer y convertir a mas gente? Y, como contrapartida, ¢No has
oido algunas verdades que el mundo secular expresa respecto a nosotros, que no nos atrevemos a modificar ni alterar
porque nos conviene? Y cuando dice que lo haga andar por la senda de sus mandamientos, la palabra que se ha
utilizado para traducir eso, es otra vez piqud. Te recuerdo que su implicancia es un precepto, un estatuto o un mandato.
Algo autorizado o designado por Dios. Esta palabra viene del verbo paqad, que quiere decir designar, supervisar, situar o
registrar. El verbo tiene el sentido de contar o enumerar los cargos personales (Aquellos por los cuales se es
responsable). En cuanto a inclinar nuestros corazones a sus mandamientos, ya leemos en 1 Reyes 8:59: Incline nuestro
corazén hacia él, para que andemos en todos sus caminos, y guardemos sus mandamientos y sus estatutos y
sus decretos, los cuales mandé a nuestros padres. Y con referencia al asunto de la avaricia, hay un texto en el
evangelio de Lucas, donde Jesus comparte con sus discipulos la parébola del rico necio. Alli, en Lucas 12:15, El dice:

Y les dijo: mirad, y guardaos de toda avaricia; porque la vida del hombre no consiste en la abundancia de los
bienes que posee. Como complemento o afiadidura a esto, podemos decir que la vida es mucho mas que obtener y

poseer cosas materiales. Dios quiere, mas bien, que gocemos de una vida plena, completa y equilibrada; y ha hecho



provision a través de su Palabra para que disfrutemos la vida que recibimos de El. El Sefior, todos lo sabemos, ha
prometido suplir nuestras necesidades. Asi lo leemos en la carta de Pablo a los Filipenses 4:19. Y ha prometido colmar
los deseos de nuestro corazén, como sefiala el Salmo 37:4. Pero quiere también que definamos nuestras prioridades con
claridad. La palabra dice textualmente que busquemos primeramente el Reino de Dios y su justicia. De esa manera,
apoyandonos tanto en las promesas de Dios, como en prioridades bien establecidas, pueden confiar en que todas estas

cosas nos seran afiadidas.

Vivificados en Su Justicia

(37) Aparta mis ojos, que no vean la vanidad, vivificame en tus caminos.(38) Confirma tu palabra a tu siervo, que
es para los que te temen. Hay dos elementos que son los que por lo menos a mi me saltan de este pasaje. Uno es lo
complicado que resulta la vanidad dentro del &mbito espiritual. Y que conste que no estoy hablando del ambiente
eclesiastico estructural, donde la vanidad es poco menos que moneda corriente. Estoy hablando del ambiente espiritual,
donde ese flagelo puede costar, incluso, la vida espiritual de la gente. Y lo segundo, es la imperiosa necesidad de
confirmacion que tenemos los creyentes respecto a la palabra de Dios y su contenido. El salmista descubre que esa
confirmacion solamente es posible y probable con gente que teme a Dios. ¢ Pero no es esto una constante logica dentro
del mundo cristiano? No. Deberia serlo, es cierto, pero no lo es. ¢ O no te has dado de narices con cientos de cristianos
gue por sus actos diarios y sus conductas de vida demuestra claramente no temer a Dios? Hay un pasaje en el libro de
Isaias que resume claramente todo esto. Es el que encontramos en el capitulo 33 y versos 15y 16: El que camina en
justiciay habla lo recto; el que aborrece la ganancia de violencias, el que sacude sus manos para no recibir
cohecho, el que tapa sus oidos para no oir propuestas sanguinarias; el que cierra sus 0jos para no ver cosa
mala; éste habitara en las alturas; fortaleza de rocas sera su lugar de refugio; se le dara su pan, y sus aguas
seran seguras.Los salmos, mientras tanto, ofrecen otra perspectiva a lo aqui mencionado. El Salmo 71 es un ejemplo,
cuando en su verso 20, dice: T4, que me has hecho ver muchas angustias y males, volveras a darme vida, y de
nuevo me levantaras de los abismos de la tierra.Y respecto a confirmar Su palabra, Dios da pistas sobradas al
respecto. Una la encontramos en 2 Samuel 7:25. Alli dice: Ahora pues, Jehova Dios, confirma para siempre la
palabra que has hablado sobre tu siervo y sobre su casa, y haz conforme alo que has dicho. (39) Aleja de mi el
oprobio que temo, porque tus preceptos son buenos.(40) He aqui, anhelo tus mandamientos, vivificame en tu
justicia. El tnico temor santo, es el temor a Dios. Y ya todos sabemos muy bien que ese temor no es el clasico y
tradicional miedo que conocemos, sino una reverencia suprema. Todos los otros temores de los que habla la Biblia y
quizas esta invadida tu vida, no son de Dios. Por eso el salmista, que confiesa estar atacado por esos miedos, (En este
caso tiene miedo que le llegue algo que le produzca oprobio), hace lo que tantas veces les hemos ensefiado a hacer a los
mas nuevos: entregarle sus miedos a Dios. Porque El sabré qué hacer con esa arma satanica que tantos resultados
todavia le da a los intereses del infierno. En cuanto a la vivificacién que pide, (Que es dar vida al o a lo que no la tiene, o
confortar y vigorizar al alicaido o al débil), en este caso lo hace con referencia a la justicia divina, determinando que el
Dios absolutamente fiel se sostenga asi de justo ante las injusticias de la vida, pero en el anterior verso 37 lo habia hecho
con referencia a los caminos de santidad. Esta estrofa podia llevar por titulo: La necesidad de ser ensefiado y guiado.
Aqui, la necesidad de usar muchas veces la letra h obliga al salmista a echar mano de la forma Hiphil de los verbos con
bastante frecuencia. Dicha forma tiene sentido causativo (hacer que...), como iremos viendo en esta estrofa. El salmista
pide a Dios que le instruya, que le haga entender los mandamientos y le haga caminar por ellos, ya que se complace en
ellos; asi los guardaréa hasta el fin mejor que “como una recompensa” (Aunque no puede descartarse esta version del
vocablo équeb, en el sentido de que el cumplimiento del deber tiene en si mismo la recompensa, como el pecado lleva en

si mismo la pena). Consciente de que, de por si mismo, no puede obrar el bien, pide a Dios que incline su corazén a sus



testimonios, a lo que esos testimonios prescriben, no a “la ganancia” (literal), especialmente a la que se adquiere por
medios deshonestos. La codicia es raiz de muchos otros pecados; pues es contraria a muchos mandamientos. Quienes
deseen tener bien arraigado en el corazon el amor de Dios, han de tener desarraigado del corazén el amor al mundo. En
ese mismo tono, pide que Dios le haga volver (literalmente pasar) los ojos de mirar vanidades, es decir, cosas que no
tienen valor real si se las compara con las cosas de Dios, y que le avive en el camino de Dios, es decir, que le fortalezca
y le afiance en la senda de la virtud para vencer las tentaciones que presentan dichas vanidades. Asi como la mirada de
las vanidades infecta de vanidad el corazon, asi también el corazén débil en el servicio de Dios no tiene fuerza para
resistir la atraccion de las vanidades. Profesando ser siervo de Jehova, le pide que le cumpla las promesas, que
pertenecen a los que reverencian a Dios. No es arrogancia pedir a Dios las promesas que él mismo ha hecho; no
tenemos por qué pedir mas, pero tampoco tenemos por qué contentamos con menos. Como ya lo habia hecho antes,
vuelve a pedir que Dios haga pasar el oprobio, la mofa que de él hacen sus enemigos, ya que las ordenanzas divinas son
buenas, es decir, benefician a quienes se someten a ellas, como él lo hace y, puesto que él anhela los preceptos divinos,
bien puede pedir que Dios le sostenga a él, como a siervo fiel, en su justicia, es decir, como Dios y Duefio justo que es.
Podria tener un doble sentido (a) en tus justos juicios; (b) conforme a tus justas promesas. Asi se lee esta estrofa en la
Version Popular. Sefior, enséfiame el camino de tus leyes, pues quiero seguirlo hasta el fin. Dame entendimiento
para guardar tu ensefianza; jquiero obedecerla de todo corazén! LIévame por el camino de tus mandamientos,
pues en él esta mi felicidad. Haz que mi corazén prefiera tus mandatos a las ganancias mal habidas. No dejes que
me fije en falsos diose; jdame vida para seguir tu camino! Confirma a este siervo tuyo las promesas que haces a
los que te honran. Aleja de mi la ofensa que temo, pues tus decretos son buenos. Yo he deseado tus

preceptos;jdame vida, pues tu eres justo!

VAV

Historia de Una Fuente Infinita

En el principio de la Creacién, cuando la Luz infinita llenaba toda la realidad, Dios contrajo Su Luz para crear un espacio
hueco vacio, como si fuera, que habria de ser el "lugar" necesario para la existencia de los mundos finitos. Hacia este
vacio, Dios atrajo una linea individual de luz, figurativamente hablando, de la Fuente Infinita. Este rayo de luz, es el
secreto de la letra vav. Aunque la linea es singular en apariencia, no obstante tiene dos dimensiones, una fuerza interna
y otra externa, la cuales toman parte en el proceso de Creacion, y en la interaccion continua entre el poder creativo y la
realidad creada. La fuerza externa de la linea, es el poder de diferenciar y separar los varios aspectos de la realidad,
estableciendo un orden jerarquico, arriba y abajo en la Creacion. La fuerza interna de la linea, es el poder de revelar la
interinclusion inherente de los distintos aspectos de la realidad, uno en otro, asociandolos juntos en un todo organico.
Esta propiedad de la letra vav, como se usa en hebreo, se conoce como vav hajibur, lavav de "conexién”, que en
castellano es "y". La primera vav de la Tora -"En el principio Dios cre6 los cielos y [vav] la tierra"-, sirve para asociar
espiritu y materia, cielo y tierra, a lo largo de la Creacioén. Esta vav, que aparece en el principio de la sexta palabra de la
Tord, es la letra niUmero veintidds del versiculo. Ella alude al poder de conectar e interrelacionar los veintidés poderes
individuales de la Creacidn, las veintidds letras del alfabeto hebreo de la alef a la tav. (La palabra et (que aparece antes
de las palabras "los" y "la" en este versiculo, y se escribe alef-tav) es generalmente tomada como que representa todas
las letras del alfabeto, desde la alef hasta latav. Nuestros sabios interpretan la palabra "et" en este versiculo, como
incluyendo los distintos objetos de la Creacion presentes entre el cielo y la tierra). En hebreo biblico, la letra vav tiene
también la funcion de invertir el tiempo aparente de un verbo, a su opuesto, de pasado a futuro o de futuro a pasado (vav

hahipuj



). La primera aparicién en la Tord, de este tipo de vav, es la vav con la que comienza la palabra numero veintidés desde
el comienzo de la Creacion, "Y Dios dijo....". Este es el primer dicho explicito de los diez dichos de la Creacién: "Y Dios
dijo (el verbo 'dijo' es invertido del tiempo futuro al pasado por la vav al principio de la palabra -'Y"): 'Sea la luz' y fue la
luz". El fenémeno de la luz quebrando la oscuridad del tzimtzum, la contraccion primordial, es en si misma el secreto del
tiempo, (el futuro transformandose en luz), que permea el espacio. En el servicio Divino del judio, el poder de cambiar el
pasado desde el futuro, es el secreto de la teshuva ("arrepentimiento” y "retornar a Dios") por amor. A través de la teshuva
por temor, las transgresiones intencionales que uno cometio, se vuelven como errores, se endulza en cierta manera la
severidad de las transgresiones pasadas, pero no cambian en forma completa. Sin embargo, cuando un judio retorna por
amor, sus transgresiones deliberadas se transforman en méritos; de la toma de conciencia de la distancia que nos separa
de Dios a causa de nuestras transgresiones, proviene la fuerza motivadora de retornar a Di-s con una pasion aun mayor
que la de aquel que nunca pecd. Todo judio tiene una parte en el Mundo por Venir, como esta dicho, "Y toda tu nacién
son ‘tzadikim’, por siempre ellos heredaran la tierra". El poder de la teshuva de convertir completamente lo pasado en
bien, es el poder de la vav de invertir el pasado en futuro. Esta transformacién en si misma requiere, paradéjicamente,
atraer la luz desde el futuro hacia el pasado. En el servicio Divino del hombre, traer el futuro hacia el pasado es el secreto
de estudiar las ensefianzas internas de la Tora, el aspecto de la Tora que se relaciona con la revelacion de la venida del
Mashiaj. Rashi explica el verso del Cantar de los Cantares: "Que me bese con los besos de su boca, porque su amor es
mejor que el vino", aludiendo a las dulces ensefianzas que se revelaran en los tiempos del Mashiaj. Cuando una persona
estudia atentamente los secretos de la Tora, el actia desde el futuro en el pasado, con el fin de fortalecerse y animarse a

retornar en completa teshuva de amor, y de esa manera convertir su pasado en futuro.

Eludiendo Trampas Satanicas

(41) Y venga a mi, oh Jehova, tu misericordia, tu salvacién, conforme a tu dicho.(42) Para dar respuesta al que me
afrenta, porque en tu palabra he confiado. Fijate que no es un asunto moderno la permanente confrontacion que existe
entre el creyente y el incrédulo, que suele llamarse a si mismo, “ateo”. La antigua discusion de: “Dios NO existe” — “Dios
Sl existe” — “Demuéstrame que Dios existe” — Demuéstrame tl que Dios no existe”, queda en evidencia universal cuando
el salmista sefiala y consigna aqui que desea que venga a él la misericordia y la salvacion de Dios prometida con la
intencion de demostrarle a los que le infringen afrentas que Dios es real. Al respecto hay un texto hermoso en el
Proverbios 27:11. Sé sabio, hijo mio, y alegra mi corazén, y tendré qué responder al que me agravie.;,Qué quiere
decir? Que cuando se incursiona en la sabiduria divina, siempre hay una palabra justa y llena de amor para responder a
una ofensa. (43) No quites jaméas de mi boca la palabra de verdad, porque en tus juicios espero ansiosamente.
(44) Asi guardaré tu Ley continuamente, eternamente y para siempre. El temor santo que el salmista resume en el
primer verso de estos dos, deja claramente en evidencia que conoce a la perfeccion las artimafias satanicas utilizadas
para crear confusion, error y destruccion en el pueblo de Dios. Personalmente, tengo total certeza y seguridad respecto a
quien soy en Cristo, pero también observo que en la marafia de textos biblicos con el que me veo obligado a trabajar
diariamente, hay ciertas trampas relacionadas con mi intelecto o mi memoria por parte del enemigo, y que muy bien en un
momento dado me puede llevar a decir, sin darme cuenta, una barbaridad de marca mayor. Claro esta que mis hermanos
son consagrados y fieles, ademas de genuinos, (Si asi no fuera no entrarian en nuestra Web ni escucharian nuestras
proclamas), y si hay un error van a descubrirlo prontamente. El riesgo es que los mas jévenes en el evangelio sigan
ciegamente lo que he mal dicho y caigan en confusiones graves. Por eso es que me vas a escuchar y leer pedir siempre
a los lectores u oyentes de mis trabajos que lo hagan con sus Biblias en la mano y comprobando si lo que digo es asi. No
me ofenderia en absoluto esa desconfianza, porque también esta escrito que es maldito el hombre que confia en el

hombre.



Cuidado con lo que Haces con tu Mente

(45) Y me encaminaré en lugar espacioso, porque he escudrifiado tus preceptos.(46) Delante de reyes hablaré de
tus testimonios, y no me avergonzaré. Aqui puedes encontrar la otra parte de la historia de las confrontaciones.
Porque el enemigo, cuando quiere mermar la capacidad espiritual activa de un cristiano, procura colocarle obstaculos.
Uno de ellos, el anteriormente descripto: la afrenta, el ataque, la injuria, la agresion. El otro, este que ves aqui en el
segundo verso: producir vergiienza. ¢Alguien con autoridad plena en Cristo podra explicarme la razén, el motivo o la
causa por la cual miles y miles de cristianos, hijos confesos del Dios de todo poder, sienten enorme verglienza de hablar
de El delante de la gente? ¢ Puede avergonzarse alguien por referirse a quien es el duefio de todo el oro y la plata del
mundo? Hay una sola respuesta: si, porque en ese terreno es precisamente donde Satanas y sus demonios procuran
fastidiar e incomodar a los creyentes. Y conste que lo consiguen mas de lo que quisiéramos reconocer. Dentro de las
advertencias sobre esto, que Jesus les deja a sus discipulos, hay una recogida por Mateo en su evangelio. En el capitulo
10 y versos 17 y 18, leemos: Y guardaos de los hombres, porque os entregaran en los concilios, y en sus
sinagogas 0s azotaran; y aun ante gobernadores y reyes seréis llevados por causa de mi, para testimonio a ellos
y alos gentiles. Y en el Libro de los Hechos encontramos un episodio que tiene al apéstol Pablo como protagonista. En
el capitulo 26, en sus dos primeros versos, dice: Entonces Agripa dijo a Pablo: se te permite hablar por ti mismo.
Pablo entonces extendiendo la mano, comenzé asi su defensa: me tengo por dichoso, oh rey Agripa, de que haya
de defenderme hoy delante de ti de todas las cosas de que soy acusado por los judios. (47) Me deleitaré en tus
mandamientos, los cuales amo. (48) Alzaré mis manos hacia tus preceptos, los cuales amo, y meditaré en tus
estatutos. Ya te expliqué mas arriba lo que significaba meditar en la palabra. Te dije que se trataba de pensar casi con
meticulosidad en cada palabra, en cada letra, en cada punto y coma, porque todo esta puesto alli con una intencién pre
determinada, no para llenar espacios como hacemos los hombres ni mucho menos para cumplir con formalidades
idiomaticas. Nada que ver con dejar la mente en blanco; eso no es meditar, eso es llamar demonios a tu vida. Y créeme
gue ellos suelen ser obedientes a ese llamado. Dicho eso, ahora paso al segundo punto, que es el de levantar nuestras
manos hacia su Palabra. ¢ Por qué? Porque cuando levantamos nuestras manos, (Presta atencion extrema a las
situaciones habituales donde lo has hecho alguna vez); es porque estamos rindiendo honores a algo o a alguien. Por
ejemplo, se ve mucho en el ambiente del fltbol. ¢ Qué cosa hacen los simpatizantes, (Aqui en mi patria llamados
“hinchas”), en las gradas mientras se disputa el juego? Cantar, alentar, vociferar, enojarse, presionar a los jueces,
intimidar a los adversarios, y...levantar sus manos.¢ Entiendes la razon por la cual es norma y costumbre casi tradicional
hacer eso en las iglesias mas progresistas de nuestros ambientes? Claro esta que, levantar tus manos no basta para
honrar a Dios. Lo haces cuando levantas tus manos con decision, fe y certeza. Asi es como funciona. De otro modo, es
apenas religiosidad. A esta seccion podriamos ponerle por titulo: El coraje necesario para dar testimonio. En efecto:
Pide el favor de Dios, contenido en sus promesas, precisamente para estar mas animado a dar testimonio de la bondad
de Dios ante los que quieren avergonzarle. Con esta esperanza, esta seguro de que no se le ir4 de la boca la palabra de
verdad, es decir, un testimonio sincero y veraz de lo que Dios ha hecho por él, lo cual seria dificil de cumplir si le faltase
la manifestacion del favor de Dios hacia él. Seguro de haber sido escuchado, hace una promesa firme, usando los tres
vocablos que indican continuidad de por vida: “tamid” = siempre, “leolam” = para siempre, y “ed” = perpetuamente (el
mismo vocablo de Isaias 9:6... perpetuamente Padre). Esto le dard animo y coraje: Y andaré por ancho campo, es decir,
libre de ansiedades, porque busqué tus preceptos. Y, como el que teme a Dios, no tiene por qué temer a nadie, se siente
ya con el coraje necesario para dar testimonio delante de reyes, como lo dieron los comparfieros de Daniel ante
Nabucodonosor, los Apostoles ante las autoridades judias, y el Apdstol Pablo ante el rey Agripa. Repite, una vez mas, el

amor que profesa a la Ley de Dios, el deleite que siente en cumplirla y meditarla, hasta el punto de que quiere alzar las



palmas de las manos hacia los divinos mandamientos en actitud de intensa devocion, de empefio decidido. “La frase
—dice Cohén— denota de ordinario la actitud de oracién.” “Casi diviniza la Ley —comenta Arconada— al prometer alzar
a ella sus manos, en gesto de oracion”. La misericordia de Dios esta canalizada, por asi decirlo, y el canal o medio que la
trae hasta nosotros es la Palabra de Dios. Entonces, la pregunta, es: ¢ Te regocijas tu al leer la Palabra de Dios? ¢Amas
la Palabra de Dios? Sino es asi, ¢Por qué no le pides a Dios que te de amor por ella? El profesor McGee nos cuenta
que él hizo esta oracion por afios, porque se crié en un hogar donde no podia oir la Palabra de Dios, y entonces le llevo
mucho tiempo llegar a estar interesado en ella. Version Popular. Dios mio, muéstrame tu amor y salvame, tal como lo
has prometido.Asi podré responder a mis enemigos.Permiteme hablar con la verdad, pues confio en tu palabra.
Puedo andar con toda libertad porque sigo tus ensefianzas,y siempre las cumpliré.En la presencia de reyes
podré hablar de tus mandamientosy no sentirme avergonzado.Yo amo y deseo tu palabra, pues me llena de

alegria.

ZAIN

Es Una Luz Que Vuelve...

El Maguid de Mezeritch, el sucesor del Baal Shem Tov, ensefia que el versiculo "Una mujer virtuosa es la corona de su
esposo” alude a la forma de la letra zain. La letra previa, la vav, representa el or iashar ("luz directa") de Dios que
desciende al mundo. La zain, cuya forma es similar a la vav, pero con una corona en la parte superior, refleja el or iashar
de la vav como or jozer ("luz que vuelve"). Or jozer asciende con tan tremenda fuerza, que llega a un estado de
conciencia mas elevado que el del punto original revelado del or iashar. Al llegar al reino supra-consciente preliminar de
keter (la"corona"), se amplia la percepcion tanto a izquierda como a derecha. En verdad, "No hay izquierda en El Anciano
(el nivel de keter), todo es derecha". Esto significa que el temor a Dios (izquierda) es indistinguible, a este nivel preliminar
del nivel supra-consciente, de la otra manifestacién mas elevada: el amor a Dios (derecha), en cuanto a su naturaleza de
aferrarse a Dios. La experiencia de or jozer, subsecuente a la consumacion del proceso creativo inherente en or iashar, la
creacion del hombre en el sexto dia, es el secreto del séptimo dia de la Creacién, el Shabat. La "Reina" Shabat, que en
general significa mujer en relacion al hombre, "la mujer virtuosa, es la corona de su esposo”, tiene el poder de revelar en
su marido su propia corona supra-consciente, la experiencia del sereno placer y la sublime voluntad innata en el dia de
Shabat. "¢ Quién es una buena (literalmente "kosher"] mujer? Aquella que hace la voluntad de su marido. "El jasidismo
explica que la palabra "hace", también significa "rectifica”, como esta dicho al finalizar el relato de la Creacion, (el sello del
séptimo dia, Shabat): "el que Dios creé para hacer", "hacer" en el sentido de "rectificar" (Esto implica que Dios nos dio la
tarea de finalizar la rectificacion de Su Creacién), como explican los sabios. Asi la "mujer kosher" es aquella que rectifica
el deseo de su marido, elevandolo a este a huevas percepciones de la esfera supra-consciente interior del alma.

Dios Sigue Aborreciendo Las Mismas Cosas

(49) Acuérdate de la palabra dada a tu siervo, en la cual me has hecho esperar ansiosamente.(50) Ella ha sido mi
consuelo en mi afliccién, porque tu promesa me ha dado vida. En principio, una persona cualquiera, llevandose por
su raciocinio secular e intelectual, jamas podria llegar a entender que algo escrito tenga la capacidad para actuar sobre la
vida de una persona y modificarla abrupta y radicalmente. Los que hemos tenido experiencias de esa naturaleza,

sabemos que mas alla de lo que diga la ciencia y los sabios, eso es real y cierto. Tan cierto como lo es el algido debate



gue suele darse entre supuestos ateos y no menos supuestos creyentes. Porque lo centralizan en textos escritos y lo
analizan con sus propias sabidurias intelectuales humanas y luego se toman la pretensién de evaluarlo y hasta calificarlo.
Es imposible calificar la Palabra de Dios desde la mente humana. Porque la Palabra de Dios, que esta encerrada en el
contexto global de la letra biblica, sélo puede tener medida cuando el Espiritu Santo la revela, la clarifica y la ilumina. De
otro modo, son textos casi de tenor aburrido que no dicen mucho més que el relato de historias antiguas y,
aparentemente, fuera de todo interés para el hombre moderno. La Promesa de Dios es la que nos da vida, la que
mecaniza nuestros movimientos diarios y la que nos permite esperar confiados. Por eso es que Pablo, en Romanos 15:4,
escribe: Porque las cosas que se escribieron antes,(Antes es precisamente esto, los salmos, entre otras escrituras),
para nuestra ensefianza se escribieron, a fin de que por la pacienciay la consolacién de las Escrituras,
tengamos esperanzas. (51) Mucho me han escarnecido los soberbios, pero no me he apartado de tu Ley.

(52) Recordando tus antiguos mandamientos, oh Jehova, quedé consolado. Cuando observamos rasgos de
soberbia en lideres o jerarquizados hermanos dentro de las congregaciones, solemos justificarlos diciendo que asi es el
hombre, que es la naturaleza humana y que esa sera su batalla por siempre. No es mala ni errénea la definicion, sélo es
incompleta. Porque omitimos decir lo que también esta escrito y es que Dios aborrece a los soberbios y da honra y gloria
a los humildes. Por tanto, cuando uno o méas soberbios te escarnezcan, (Y lo haran porque es su estilo “normal” de vida),
apela a la Palabra de Dios, no te apartes un milimetro de ella y veras su derrota. Asimismo, cuando el enemigo te oprima
con malos recuerdos, (Recuerda que tu mente es siempre el campo de batalla de lo que llamamos la guerra espiritual),
también recurrir a la Palabra sera la genuina y segura salida. No sélo recibiras sabiduria que trae paz, sino también un
grado de consolacion que solo puede entenderse desde lo sobrenatural. A propésito de los soberbios y sus burlas,
Jeremias 20:7 lo resume bastante bien cuando expresa: Me sedujiste, oh Jehova, y fui seducido; mas fuerte fuiste
gue yo, y me venciste; cada dia he sido escarnecido, cada cual se burla de mi. ¢Verdad que leyendo esto es como
si por un momento estuviéramos a un paso de caer en alguna forma de blasfemia? No te preocupes, no eres tU, es
Jeremias. El, con total honestidad pero también con absoluto error e ignorancia, presupone que Dios utiliz6 su fuerza de
manera indebida. En cuanto al consuelo del que se habla luego a partir de sus mandamientos, Job estuvo bastante ducho
al respecto cuando, en su libro, capitulo 23 y verso 11, dice: Mis pies han seguido sus pisadas; guardé su camino, y
no me aparté. Y en el Salmo 44 y verso 18, el mismo tema de seguir sus pasos, es tratado con total claridad por el
salmista cuando expresa: No se ha vuelto atrés nuestro corazoén, ni se han apartado de tus caminos nuestros
pasos.Finalmente, el Salmo 103 y verso 18 concluye el pensamiento global diciendo: Sobre los que guardan su pacto,
y los que se acuerdan de sus mandamientos para ponerlos por obra. Alli esta la gran verdad de todas las verdades.

No se trata solo de recordar o guardar, se trata de poner por obra.

Nombre Sobre Todo Nombre

(53) Me domina la indignacion por causa de los malvados, que abandonan tu Ley.(54) Tus estatutos han venido a
ser mis salmos, en la morada de mi peregrinacion.(Originalmente “de mi cuerpo”) Vamos por partes: ¢ Podrias
abandonar tU algo que jamas fue tuyo? No, es imposible. Para que abandonemos algo, primeramente ese algo estuvo
con nosotros. De otro modo, podriamos decir que alguien jamas tuvo tal o cual cosa, pero no que la ha abandonado. Un
hombre —ejemplo- puede abandonar a su esposa, pero nunca a una mujer que no conocio, ¢ Se entiende? Por lo tanto,
cuando el salmista dice aqui que le produce indignacion que los malvados abandonen la Ley (Que hoy seria la Palabra)
de Dios, no se esta refiriendo a gente incrédula que jamas conoci6 esa Palabra o esa Ley, se esta refiriendo a personas
gue conocieron la Ley o la Palabra y luego, por causas atribuibles a sus intereses personales, decidieron abandonarla.
Ahora creo que podras entender tus propios sentimientos, asi como yo al tomar contacto con la revelacion de esta

palabra, tomé conciencia de los mios. Es muy dificil que yo me indigne con acciones o actitudes de mundanos incrédulos.



Para ellos, tiene que surgir de mi interior la infinita paciencia y misericordia de Dios. Mi indignacion, en cambio, puede ser
probable cuando esa falsedad emana de gente que hasta ayer mismo pudo haber estado sentada a mi lado escuchando
un mensaje o cantando una alabanza. Y si bien trabajo muy fuerte en lo concerniente a Dominio Propio, te confieso que
en este punto, todavia no he podido lograrlo adecuadamente. Respecto a la indignacion que los hijos de Dios
experimentan al ver a gente que habiendo conocido la Palabra luego decide abandonarla, en el Libro de Esdras podemos
leer, en 9:3: Cuando oi esto, (Viene hablando de contraer matrimonio con paganos), rasgué mi vestido y mi manto, y
arranqué pelo de mi cabezay de mi barba, y me senté angustiado en extremo.No menos esclarecedor resulta el
Salmo 89, cuando en sus versos 30, 31y 32, expresa con toda claridad este concepto, diciendo: Si dejaren sus hijos mi
ley, y no anduvieren en mis juicios, si profanaren mis estatutos, y no guardaren mis mandamientos, entonces
castigaré con vara su rebelion, y con azotes sus iniquidades. (55) Recuerdo en la noche tu Nombre, o Jehova, y
deseo guardar tu Ley.(56) Esto me ha sucedido, porque he guardado tus preceptos. No es casual que la Biblia
hable sobradamente del nombre que esta por sobre todo nombre. Y tampoco lo es que aprendamos a batallar contra las
fuerzas del infierno “en el nombre de Jesus”. El nombre de nuestro Dios, de Su Cristo y de Su Espiritu Santo estan por
sobre todo nombre terrenal o humano, por eso tienen que estar mas que presentes en nuestras vidas, sobre todo cuando
a ellas llega la Noche, que simbdlicamente es el momento de las crisis o tribulaciones. Por eso dice el Salmo 63:6:
Cuando me acuerde de ti en mi lecho, cuando medite en ti en las vigilias de la noche. Esta seccion puede llevar por
titulo: La fuente del consuelo y de la esperanza. Notese las veces que estas palabras ocurren aqui y el bellisimo
versiculo 54. Comienza el salmista con un verbo que va a repetir (zacar, ya que la letra de esta seccion es la z):
Acuérdate de la palabra (aqui, dabar, pero en sentido de “promesa”, como en otros lugares imrah) dada a tu siervo, en la
gue me has hecho esperar, es decir, poner la esperanza”. La promesa de Dios le habia infundido esperanza; ahora pide a
Dios que, puesto que su palabra es fiel y no puede violar su promesa, ha de recordarla para librarle de la decepcion que
sufriria si no se cumpliera. En las crisis pasadas, esa promesa le habia reanimado, vivificado; por eso, sabe que tendra
ahora el mismo efecto, y en ella halla el consuelo en su afliccion. Ese consuelo le sustenta (, pues recuerda experiencias
pasadas, en que Dios le habia sacado a campo ancho cuando sus enemigos se burlaban de él y hablaban mal de él. Lo
gue mas siente él con respecto a sus enemigos, y lo que le enfurece hasta hacerle derramar rios de lagrimas es el
desacato con que estos impios tratan la Ley de Dios. jOjala sinti€semos nosotros la misma santa indignacion al ver
hollada de tantos modos la santa Ley de Dios! Pero no es dificil indignarse cuando son otros los que la huellan ¢ Nos
indignamos también contra nosotros mismos cuando pecamos? El consuelo que el salmista recibe de las promesas de
Dios sube de punto cuando lo transfiere al cumplimiento mismo de la Ley (A) El obedecer los preceptos de Dios lo estima
como lo mejor que tiene. Incluso durante la noche, no le abandona el recuerdo de Dios y de la Ley, pero lo méas grandioso
es que los estatutos de Dios le infunden tal gozo y tal consuelo que son sus cantares, le inspiran a cantar, en la casa de
su peregrinaje, es decir, en la morada en que se siente como peregrino, o extranjero. En otras palabras, cumple las
promesas que me hiciste, con las que me infundiste esperanza. Version Popular. Recuerda la palabra que diste a este
siervo tuyo: en ella me hiciste poner la esperanza.Este es mi consuelo en la tristeza que con tus promesas me
das vida.Los insolentes me ofenden sin cesar, pero yo no me aparto de tu ensefianza.Recuerdo tus decretos de
otros tiempos, y en ellos, Sefior, encuentro consuelo.Los malvados que abandonan tu ensefianza me llenan de
furor.Tus leyes han sido mis canciones en esta tierra donde soy un extranjero.Sefior, por las noches me acuerdo

de ti; jquiero poner en practica tu ensefianza!Esto es lo que me corresponde: obedecer tus preceptos.

JET



Viviendo Una Vida

Jet es la letra de la vida (jaim, de la raiz jaia, cuya letra mas importante es jet). Hemos explicado enjasidismo, que hay

dos niveles de vida, "vida esencial" y "vida que vitaliza". Dios en si mismo, como si fuera, esta en el estado de "Vida
Esencial". Su poder creativo, que permea continuamente toda la realidad es "vida que vitaliza". También en el alma judia:
la esencia de su raiz, por ser una con Dios, posee el estado de "vida esencial”. Por el otro lado, el reflejo de la luz del
alma que brilla abajo para dar vida al cuerpo, se experimenta fisicamente a nivel de "vida que vitaliza". Este segundo
nivel, que es la vida como la conocemos en general, se manifiesta como una pulsacion, el secreto de "correr y retornar”, "
ratz vshuv". De acuerdo con el Ari z"l", la letra jet esta construida combinando las dos letras previas, vav y zain, con una
fina linea a modo de puente, conocida como el jatoteret ("joroba"). La nueva luz que aparece con la unién de la vav -or
iashar- y la zain -or jozer- es el secreto de "rondar" o "sobrevolar”, a la manera de "tocar sin tocar". La imagen de
"sobrevolar" aparece en el mismo comienzo de la Creacion: "Y el espiritu de Dios sobrevuela por sobre las aguas”. La
palabra "sobrevuela" (merajefet) es la palabra nimero ochenta en la Torda. Es la primera palabra en la Tora que es
numeéricamente multiplo de veintiséis, el valor del nombre Havaia (merajefet = 728 = 26 times 28). Veintiocho es el valor
numeérico de coaj, "poder". Asi, el secreto ultimo implicado en el valor numérico de la palabra "sobrevolar”, es "el poder de
Di-s". En cabala, esta palabra es en particular, el secreto del poder Divino de redimir las 288 chispas caidas, que
"murieron” en el proceso de "ruptura de los recipientes” (merajefet es una permutacion de met rapaj, "288 han muerto").
Los sabios nos ensefian, que el "espiritu de Di-s", se refiere aqui de hecho al alma del Mashiaj (que se permuta en shem
jai, "el nombre viviente"). "Sobrevolando" esta simbolizado en la Tora "como un aguila que levanta su nido y sobrevuela
sobre su cria", como fue ensefiado por el Maguid de Mezeritch. Para no aplastar al nido y su cria, el aguila sobrevuela
sobre el nido mientras alimenta a sus pichones "tocando pero sin tocar". El aguila aqui es una metafora de Dios en
relacion con Sus hijos, Israel en particular y toda la Creacion en general. Si Dios quisiera revelar completamente Su
Absoluta Presencia o retirar Su poder de re-creacion continua, el mundo cesaria de existir instantdneamente. De esta
manera, "sobrevolando” sobre la realidad de la Creacion, Dios continuamente la nutre y sostiene, mientras que a la vez
brinda a cada criatura, o en la terminologia de la cabald, a cada recipiente, la habilidad de crecer y desarrollarse
"independientemente”. La letra jet entonces, sugiere el delicado balance entre la revelacion de la Presencia de Dios, (la
vav de la jet) y el ocultamiento de Su poder creativo frente a Su Creacion (la zain de la jet). Este estado de "sobrevuelo”,
"tocando sin tocar", es el principio del fenédmeno de "vida que vitaliza". Ademas, "tocando sin tocar" desde Arriba, refleja
en si un "correr y retornar”, en la pulsacion interna de toda criatura viviente. "Y las criaturas vivientes [jaiot] corren 'y
retornan como la aparicion de un relampago". No leas jaiot (“criaturas vivientes") sino jaiut, (“fuerza vital"). La jatoteret,
esa delgada linea sublime que conecta los dos componentes o facetas de la "vida que vitaliza", es un tema en si misma.
Esté insinuada en: "Aquel que vive en la cima del mundo”, que es Dios, "la Vida Esencial". En verdad, paradéjicamente
Su Esencia llena y sostiene toda la realidad creada, mientras simultdneamente "sobrevuela" por sobre el nivel de

"sobrevolar" en si mismo, insondable y por encima de toda percepcion humana.

Considerando Tus Caminos

(57) Mi porcién es Jehova, he resuelto guardar tus palabras.(58) He suplicado tu favor de todo corazén, ten
misericordia de mi conforme a tu dicho. Si examinas con cuidado este pasaje, veras que mas alla de las palabras
aparentemente altisonantes que seguramente pasaran a engrosar el libreto tradicional de ensefianza biblica, hay tres
elementos que nos dejan en evidencia la capacidad de decisién del hombre respecto a su vida espiritual. Nadie es
obligado a creer y nadie es obligado a no creer. Ambas son decisiones que por diversas causas y motivos los hombres y



mujeres toman en algin momento de sus vidas y marcan su derrotero futuro, tanto en lo literal y fisico en esta tierra como
en lo espiritual y mistico en su futuro de eternidad. El salmista, ejemplo valido para este examen que podemos imitar, dice
que su porcion, es decir: su modelo, su patrén, su base sélida es Dios. El comenzara todo desde alli hacia adelante.
Luego dice que ha resuelto guardar sus palabras y no dejarlas caer en el olvido o la indiferencia, cosas que muchos otros
han decidido adoptar hoy mismo. Y, finalmente, declara que ha suplicado a Dios que le otorgue su favor. Esto, a primera
vista, pareceria ser algo relacionado con un interés egoista, pero si lo miramos desde la 6ptica de la fe simple, veremos
que se trata de un alto reconocimiento de sefiorio de un ser por sobre otro. Hay otro salmo donde se habla de “la
porcion”, aunque en este caso sea de la herencia global, colocando a Jehova en el otro extremo; es el 16 y en el verso 5,
dice: Jehova es la porcion de mi herenciay de mi copa; tl sustentas mi suerte.También se alude al guardado de la
palabra en el libro de Deuteronomio. En 33: 9, se expresa: Quien dijo de su padre y de su madre: nunca los he visto;
y no reconocié a sus hermanos, ni a sus hijos conocio; pues ellos guardaron tus palabras, y cumplieron tu pacto.
Respecto al verso 58, hay un texto muy relacionado en 1 Reyes 13:6, donde leemos: Entonces respondiendo el rey,
dijo al varon de Dios: te pido que ruegues ante la presencia de Jehova tu Dios, y ores por mi, para que mi mano
me sea restaurada. Y el varon de Dios or6 a Jehova, y la mano del rey se le restaur6, y quedd como era antes.
(59) Consideré mis caminos, y volvi mis pies a tus testimonios.(60) Me apresuré, no me retardé, en guardar tus
mandamientos. Una vez mas, otra forma de aplicar dominio propio y también la teoria del libre albedrio. Consideré yo
mis caminos, no los hice considerar por un experto. Volvi mis pies a los testimonios de Dios. Lo hice yo mismo, nadie lo
hizo en mi lugar. Y, finalmente, me apresuré en guardar sus mandamientos sin retardarme. Y, una vez mas, lo hice yo;
nadie tuvo que venir a presionarme para que me dé prisa. Fijate como lo relata Lucas en su evangelio respecto a la
parabola del hijo perdido. Lucas 15:17-18: Y volviendo en si, dijo: jCuantos jornaleros en la casa de mi padre tienen
abundancia de pan, y yo aqui perezco de hambre! Me levantaré e iré a mi padre, y le diré: Padre, he pecado
contra el cielo y contrati. Lo que puede verse en primera medida, es que el padre esta presente en el recuerdo del hijo
aun en un lejano pais. El arrepentimiento es un rechazo del pecado, y un reconocimiento de que la ofensa ha sido
cometida contra Dios; ademas, es un cambio en el corazén que se manifiesta en una modificacién de la conducta.

No Todo lo que se Mueve y Respira

(61) Lazos de impios me han envuelto, pero no he olvidado tu Ley.(62) A medianoche me levanto para darte
gracias, por tus justos mandamientos. Lo primero es para que nunca te olvides ni se te vaya de la memoria que
existen lazos o ligaduras espirituales, asi como también su version éptica, que denominamos vendas, vendas magicas.
Una atadura impia, que es de lo que aqui se esta hablando, puede ser factor por el cual alguien olvide los conceptos
béasicos de la Palabra de Dios. Las vendas, mientras tanto, ocasionan en el cristiano una altisima incapacidad para ver
asuntos que, si luego logra salir de esa situacion espiritual y ser liberado, no podra entender como no fue capaz de darse
cuenta de lo que lo rodeaba cuando estaba dentro de la situacién. Les sucede a menudo a personas que abandonan una
congregacion y luego comienzan a verla desde afuera. La medianoche de la que aqui se esta hablando, tiene que ver con
el Nuevo Nacimiento, con el inicio de un nuevo dia, ya que la medianoche daba paso a la mafiana, que es como luego
comenzaria la sociedad en general a medir los tiempos. El Salmo 140:5 rescata las prisiones entre impios y consigna:
me han escondido lazo y cuerdas los soberbios; han tendido red junto a la senda; me han puesto lazos.

(63) Soy compariero de todos los que te temen, y de los que observan tus preceptos.(64) Oh Jehova, la tierra esta
llena de tu misericordia, jEnséfiame tus estatutos! El compafierismo es un vinculo o una relacion de amistad entre
uno 0 mas personas. ¢ Es ese el caso del sentido que a esa palabra le esta dando el salmista? Creo que no, creo que se
gueda corto. Que en este caso ese comparerismo tiene mucho mas que ver con una sana hermandad que con simple

coincidencia afectiva. Porque decir “hermano”, mi amado hermano o hermana, va mucho mas alla de lo que la estructura



eclesiastica ha terminado en convertir en una especie de tratamiento religioso formal. TU no puedes decirle “hermano” a
todo lo que se mueve o respira dentro de un templo. Nadie discute tu buena predisposicion y voluntad, pero me temo que
si lo haces, un dia de estos te encuentras llamando “hermano” a un demonio. TU, Sefior, eres todo lo que tengo; he
prometido poner en préactica tus palabras.De todo corazdn he procurado agradarte; tratame bien, conforme a tu
promesa.Me puse a pensar en mi conducta, y volvi a obedecer tus mandatos.Me he dado prisa, no he tardado en
poner en practica tus mandamientos.Me han rodeado con trampas los malvados, pero no me he olvidado de tu
ensefianza.A medianoche me levanto a darte gracias por tus justos decretos.Yo soy amigo de los que te honran y

de los que cumplen tus preceptos.Sefior, la tierra esté llena de tu amor; jenséfiame tus leyes!

TET

Las Razones de un Vientre

La tet es la letra inicial de la palabra tov, "bueno”. La forma de la tet es "invertida", simbolizando el bien escondido,
invertido - como esta expresado en el Zohar: "su bien esta oculto dentro de éI". La forma de la letra jet simboliza la unién
de la novia y el novio, consumada en la concepcion. El secreto de la tet (que equivale numéricamente a nueve, los nueve
meses del embarazo), es el poder de la madre de llevar su bien interior y oculto (el feto), durante el periodo de embarazo.
El embarazo es el poder de llevar lo potencial a lo real. La revelacion de una energia nueva y actual como la revelacion
del nacimiento, es el secreto de la letra siguiente del alef-bet, la iud. Ella revela el punto de la "Vida Esencial", el secreto
de la concepcion en la letra jet, prefiada y cargada por la tet. De los ocho sinénimos de "belleza" en hebreo, tov -"bueno”-
alude al mas intimo, inverso y "modesto"” estado de belleza. Este nivel de belleza, esta personificado en la Tora por Rivka
y Bat Sheva, quienes son descriptas como "muy bellas [buenas] de apariencia". En el comienzo de la Creacion, la
aparicion de la luz es denominada "buena" a los ojos de Dios: "Y Dios vio que la luz era buena". Nuestros sabios
interpretan esto como: "bueno para que esté oculto, para darselo a los tzadikim en la Tiempo Venidero". "¢ Y dénde El la

ocultd? En la Tora, como esta dicho: 'no hay otro bien que la Tora™. El Baal Shem Tov ensefia que el " Tiempo Venidero"
se refiere también a cada generacion. Cada alma de Israel es un potencial tzadik (como esté dicho: "y tu pueblo son
todos tzadikim™), en conexién con la luz buena oculta en la Tora. Cuanto mas uno realiza su potencial de ser un tzadik,

mas bondad el revela del "Gtero" de la Tora". En el primer versiculo de la Tora: En el comienzo Dios creo los cielos y la
tierra, las letras iniciales de "los cielos y la tierra”, son las letras del "Nombre oculto” de Dios en la Creacion, (alef-hei-vav-
hei), de acuerdo con la cabala. El valor numérico de este nombre es diecisiete, el mismo que el de la palabra tov,
"bueno”. La palabra tzadik equivale a doce veces diecisiete, igual a doscientos cuatro, el valor total de las doce
permutaciones de las cuatro letras del Nombre oculto. Los Tzadikim, que son llamados "bien", poseen el poder del
Nombre oculto (derivado de "los cielos y la tierra"), la bondad oculta necesaria para unir los cielos y la tierra, y de esta
manera revelar la luz interior y el propésito de la Creacién. Asi como la alef tiene el poder de conllevar opuestos, (el poder
del firmamento de asociar las aguas superiores e inferiores), la tet posee el poder de unir los mundos de arriba y abajo,
"cielos y tierra". El jasidismo explica que en el servicio del alma, este poder se manifiesta en el hombre cuando asume el
estado de estar "en el mundo pero fuera del mundo” simultdneamente. Estar "en el mundo" significa estar completamente
consciente de la realidad mundana, para rectificarla. Estar "fuera del mundo", significa estar completamente consciente
de que en verdad "no hay otro fuera de EI". Encontramos otra conexion entre luz y bien, en la historia del nacimiento de
Moisés: "Y ella [lojeved, la madre de Moisés] vio que él era bueno". Rashi cita al Midrash, el cual explica que en el
nacimiento de Moisés, una gran luz llené el cuarto. De acuerdo con la Masora (tradicion) antigua, latet en la palabra tov

("buenao") de este versiculo es mas grande. Esto da idea del Absoluto Bien Divino confiado a Moisés, cuya mision en la



vida fue cumplir la promesa de la redencion de Egipto y la revelacion de la Tora en el Sinai. El exilio de Egipto es
comparado a un Utero, en el que Israel estuvo en estado de prefiez latente por el lapso de doscientos diez afios. En el
Sinal, se unieron cielo y tierra, como se discutio en la letra alef. De esta manera, la ensefianza global de la tet es que, por
intermedio del servicio del alma, toda la realidad se "prefia" con la bondad y belleza Infinita de Dios, y de esta manera

brinda paz y armonia a los "cielos y la tierra".

Sentido Comun y Conducta

(65) Bien has hecho con tu siervo, oh Jehov4, conforme a tu palabra.(66) Enséfiame buen sentido y sabiduria,
porque tus mandamientos he creido. Alguien dijo en una ocasién que el sentido comun deberia ser el mas comun de
los sentidos, y fue una excelente frase. Aunque, bueno es reconocerlo, no prosperé demasiado en los ambientes
seculares de los diversos lugares en los que la gente se agrupa. Si algo hoy esta en permanente asignatura pendiente,
ese algo es precisamente el sentido comun. Los diferentes procedimientos en distintos tépicos, lo muestran con toda
claridad. De hecho, lo Unico que cabria aguardar es que alguien llegue a los pies de Cristo y que, de ese modo, ademas
de acceder a su salvacién eterna y cambiar radicalmente su vida, también adquiera casi de modo simultaneo y
automatico, este maravilloso sentido. Sin embargo, quienes militan en congregaciones locales de todo el planeta, saben
perfectamente que también dentro de los templos es bastante escaso el sentido comun, y que en muchas ocasiones se
procede y actlia bajo otras perspectivas que no son, precisamente, aptas para un testimonio eficaz. Aqui estéa la solucion
inmediata. Pedirlo a Dios es un recurso, pero cuenta con una condicion inexcusable. Creer en sus mandamientos. No
estoy diciendo cumplimentarlos, porque sabemos, (Al menos en cuanto a los diez legendarios e histéricos), practicamente
es imposible y estan puestos alli precisamente para eso, para que reconozcamos nuestra imposibilidad carnal de
respetarlos. Pero si debemos creerlos como dictados por Dios mismo y, a partir de eso, quedaremos habilitados para
pedirle a El una serie de elementos necesarios para un mejor servicio al Reino; entre ellos, el sentido comun. (67) Antes
que fuera yo humillado, descarriado andaba; méas ahora guardo tu palabra(68) Bueno eres tu, y bienhechor;
enséfiame tus estatutos. Es mas que claro el mensaje divino en el primero de estos dos versos. ¢ Tienes temor de ser
humillado? Mantente en el camino de tu Sefior, cobijate en Su Palabra y nada te acontecera. Pero, si te descarrias, El no
vendra a obligarte a retornar, pero quedaras liberado de su cobertura. Y cuando eso suceda, el enemigo no tardara ni una
milésima de segundo en golpearte y, seguramente, terminaras humillado. No por Dios mismo, sino por la falta de su
cobertura, producida por tu decision, no la de El. A propdsito de esto, Jeremias reproduce un lamento de Efrain que es
toda una declaracion precisa. Jeremias 31:18-19: Escuchando, he oido a Efrain como se lamentaba: me azotaste, y
fui castigado como novillo indémito; conviérteme, y seré convertido, porque tu eres Jehova mi Dios. Porque
después que me aparté tuve arrepentimiento, y después que reconoci mi falta, heri mi muslo; me avergoncé y me
confundi, porque llevé la afrenta de mi juventud. Queda en claro que estamos hablando de disciplina. Y asi lo recoge
el ignoto autor de la carta a los Hebreos, cuando en el capitulo 12 y el versiculo 11, expresa: Es verdad que ninguna
disciplina al presente parece ser causa de gozo, sino de tristeza; pero después da fruto apacible de justicia a los
gue en ella han sido ejercitados.En mi paso por las iglesias, he conocido a personas que en su momento habian sido
disciplinadas por diversos motivos. La reaccién de cada uno, me hablaba con claridad de la espiritualidad de esa
disciplina. Mientras la mayoria sentia casi sed de venganza mezclada con revancha, s6lo uno me aseguré que habia
modificado su vida para bien porque habia sentido el genuino amor de Dios en esa disciplina. Esto Gltimo me reconcilio

con mis hermanos, mientras que lo demas me asegur6 que sin Palabra no hay estatura.



Por Encima de Cualquier Valor

(69) Contra mi forjaron mentira los soberbios, mas yo guardaré de todo corazén tus mandamientos.(70) Se
engroso el corazén de ellos como sebo, mas yo en tu ley me he regocijado. Me gusta, en ocasiones, invertir la
lectura de los textos con la finalidad de encontrar su aplicacion implicita. Si lo hiciera con el verso 69, ello me estaria
mostrando que, cuando nos apegamos genuinamente a la Palabra de Dios, generalmente nos ganamos nuevos
enemigos. Que no son aquellos que deseen nuestros cargos, posiciones o jerarquias, como ocurre en las estructuras
eclesiasticas convencionales, sino nuestro descrédito y humillacion, con el fin de que la gente termine por no creer en lo
que debe creer para ser salvo. Me llamé la atencién un texto que encontramos en el libro de Job, en el capitulo 13 y verso
4. Dice: Porque ciertamente vosotros sois fraguadores de mentira; sois todos vosotros médicos nulos.Tiene que
ver, es mas que obvio, con los soberbios que el verso 69 dice que forjaran mentira para con los hijos de Dios, pero lo que
llama la atencion es la ultima calificacion: médicos nulos. Me quedé pensando qué cosa es un médico, (Porque nadie
cuestiona que lo sea), pero nulo, esto es: sin resultados, sin sanidades, sin éxitos, sin fruto. Lo Gnico que encontré mas
cercano, es a alguien puesto en un sitio con credenciales y jerarquias indiscutidas, pero sin la menor posibilidad de hacer
algo positivo. ¢ Donde esta esa clase de gente? En el mundo secular podriamos encontrar alguno, pero lo hariamos diez
minutos antes que sus propios clientes, al ver la carencia de resultados, lo abandonen y condenen a la ruina. Pero, ¢Y en
la iglesia? En la iglesia propiamente dicha, creo que no. Pero en Babilonia, tengo la certeza que si. Porque aunque sean
médicos nulos, nadie se atrevera ni siquiera a decirlo, y mucho menos a dejarlo sin trabajo, cargo o posicion adquirida. Y
en el 70, dice que el corazén de ellos, los soberbios mentirosos, se engrosé como sebo. Esto tiene la implicancia de
volverse tan insensibles como un recipiente lleno de manteca. David, en el salmo 17 y verso 10 habla de esto mismo
cuando dice: Envueltos estan con su grosura;(Alude a una vida llena de lujos y derroche) con su boca hablan
arrogantemente.¢,Conoces o has conocido a alguien asi? Ten cuidado. No estan alli para ayudarte en tu ministerio,
estan alli para obstaculizarlo y, si pueden, destruirlo. Al respecto, Isaias también da su punto de vista cuando, en el
capitulo 6 de su libro y en el verso 10, expresa: Engruesa el corazon de este pueblo, y agrava sus oidos, y ciega sus
0j0Ss, para que no vea con sus 0jos, No oiga con sus oidos, ni su corazon entienda, ni se convierta, y haya para él
sanidad.; Te das cuenta? Cuando tu te enojas con aquellos que, oyéndote, es como si no aceptaran nada y siguen
firmes y fieles a sus pecados y sus perdiciones, ahora sabes que no se trata de personas obcecadas o tercas; jEstan
cegadas por el dios de este sistema! No es que no quieran oirte y entenderte. jNo pueden! ;Y lo peor? Que no saben
gue no pueden. (71) Bueno me es haber sido humillado, para que aprenda tus estatutos.(72) Mejor me es la ley de
tu boca que millares de oro y plata. Aqui, en el verso 71, esta la confirmacion de lo que ya veiamos anteriormente.
Aqui el salmista se ha dado cuenta que si ha podido prestarle atencion y entender los estatutos de Dios, ha sido porque
al ser humillado, no le quedo otro recurso que refugiarse en ellos. Eso me lleva a algo que alguna vez oi y jamas olvidé.
Dios te llama. Dios siempre te esta llamando porque te quiere a su lado, codo a codo, nunca perdido. Pero, atencién con
esto: teniendo en cuenta la calidad carnal del hombre y sus reacciones, Dios te formula un primer llamado con amor. Con
tanto amor y suavidad que, en muchos casos, ni siquiera lo oyes. El segundo llamado, en cambio, es con firmeza. Es
imposible no escucharlo, aunque si volver a evadirlo. Si lo haces, llegara el tercer llamado, que siempre es con rigor. Y de
este es imposible escapar. O respondes, o te quedas. Y luego te consigna que Su Palabra tiene més valor que millares
de elementos de los mas finos metales existentes, representados aqui por el oro y la plata. Y a eso lo vemos reiterado en
el salmo 19, cuando el mismo David expresa, en el verso 10: Deseables(Esta hablando de los mandamientos de Dios),
son mas que el oro, y mas que mucho oro afinado; y dulces mas que miel, y que la que destila del panal.
¢Entiendes ahora el significado de aquella tierra de la que fluye leche y miel? Es alimento y Palabra, obviamente. Tanto

la leche que se extrae de la vaca como la miel que se extrae de la abeja, conllevan un trabajo; ninguno de estos



elementos fluye por si mismos. Finalmente, el propio Salomén da rienda suelta a su sabiduria cuando, en el Libro de los
Proverbios, en el 8 y versos 10y 11, expresa: Recibid mi ensefianza, y no plata; y ciencia antes que el oro escogido.
Porque mejor es la sabiduria que las piedras preciosas; y todo cuanto se puede desear, no es de compararse con
ella.Y concluye la idea en el verso 19, donde se puede leer: Mejor es mi fruto que el oro, y que el oro refinado; y mi
rédito mejor que la plata escogida.Solo una minima acotacion, como si fuera necesaria, ya que seguramente la
observaste y tomaste nota de ella: No dice que nuestro fruto es oro, dice que es oro refinado. ¢ Sabes como se refina el
oro? jExactamente! jPasandolo por un horno a altisima temperatura! El horno de la prueba, si asi deseas entenderlo.
Veamoslo en la Version Popular. Sefior, tl has tratado bien a este siervo tuyo, conforme a tu promesa.

Enséfiame a tener buen juicio y conocimiento, pues confio en tus mandamientos.Antes de ser humillado cometi
muchos errores, pero ahora obedezco tu palabra.Tu eres bueno, y haces el bien; jenséfiame tus leyes!Los
insolentes me acusan falsamente, pero yo cumplo tus preceptos de todo corazén.Ellos tienen la mente
entorpecida, pero yo me alegro con tu ensefianza.Me hizo bien haber sido humillado, pues asi aprendi tus leyes.

Para mi vale mas la ensefianza de tus labios, que miles de monedas de oro y plata.

1UD

El Pequeno Punto del Infinito

La letra iud, (Que en mi Biblia aparece como yod), un pequefio punto suspendido, revela la chispa de bondad esencial
escondida en la letra tet. A continuacion del tzimtzum inicial (la contraccion de la Infinita Luz de Dios para hacer "lugar” a
la Creacion), quedd dentro del espacio vacio un punto potencial e individual o "impresion”. El secreto de este punto es el
poder del Infinito de contener el fendmeno finito dentro del Si Mismo, y expresarlo en la realidad externa aparente. Una
manifestacion finita comienza de un punto de dimension cero, luego se desarrolla en una linea unidimensional y una
superficie bidimensional. Esto est4 insinuado en la escritura completa de la letra iud (iud-vav-dalet): "punto” (iud), "linea" (
vav), "superficie" (dalet). Estas tres etapas corresponden en cabala a: "punto (necuda), "espectro” (sefird), "figura" (partzuf
). El punto inicial, el poder esencial de la letra iud, es el "pequefio que contiene mucho". "Mucho" se refiere al simple
Infinito de Dios, escondido dentro del punto inicial de revelacion, que se refleja como el potencial Infinito que tiene el
punto, de desarrollarse y expresarse en todo el multiple fenémeno finito de tiempo y espacio. Antes del tzimtzum, el poder
de limitacién estaba oculto, latente dentro de la Infinita Esencia de Dios. A continuacién del tzimtzum, se revel6 este
poder de limitacion, y paradéjicamente la Esencia Infinita de Dios, que originalmente "encubria” el poder de limitacién, se
volvié ahora El mismo oculto (no de verdad, sino desde nuestra limitada perspectiva humana) dentro del punto de la luz
contraida. Desde el interior de este punto de limitacién, es revelado el secreto de las diez sefirot, los canales Divinos de
luz, a través de los cuales Dios trae continuamente Su mundo a la existencia. Diez, el valor numérico de iud, es también
el nimero de mandamientos (literalmente "declaraciones") revelados por Dios a Su Pueblo Israel en Sinai. Todos los
mandamientos, y de hecho cada letra de la Tord, tienen el poder de lo "pequefio que contiene mucho"; cada uno es un

canal para la revelacion de la Luz Infinita de Dios en la realidad finita.

A la Hora del Consuelo

(73) Tus manos me hicieron y me formaron; hazme entender, y aprenderé tus mandamientos. (74) Los que te

temen me veran, y se alegraran, porque en tu palabra he esperado. Cuando logramos entender de verdad que fue



Dios quien nos formé y no una simple evolucién genética o hiolégica, comenzamos a aceptar que todo lo que nos falta
saber y aprender respecto a El, es aquello que precisamente habréa de llevarnos al conocimiento que tanto deseamos.
Aprender sus mandamientos no se trata de repetirlos textualmente de memoria, como se suele hacer todavia en las
escuelitas biblicas. Se trata, nada menos, de encarnarlos, con todo lo que ello significa. Job en su libro demuestra tenerlo
bastante en claro, cuando en el capitulo 10 y versiculo 8, leemos: tus manos me hicieron y me formaron; ¢Y luego te
vuelves y me deshaces?Dentro de la légica simple que implementaba Job, él no podia comprender que si alguien lo
habia creado con tanto esmero no exento de amor, ese mismo creador pudiera dejarlo librado a su suerte como él sentia
estar en ese momento. Olvidaba algo que todavia muchos cristianos olvidan hoy: es Dios, no es un hombre sujeto a las
I6gicas griegas. Mucho mas atinado en sus pensamientos era David, el mismo autor de este salmo, cuando en el 138y
verso 8, expresa: Jehova cumplira su propésito en mi; tu misericordia, oh Jehova, es para siempre; no
desampares la obra de tus manos. Es curioso, porque cuando dice que cumplira su propoésito, ese término “cumplird”
es la palabra gamar, que en realidad significa finalizar, realizar, satisfacer o perfeccionar. Y este verbo aparece cinco
veces en el Antiguo testamento. En tres de ellas se refiere a algo o a alguien que se ha puesto fin 0 ha desaparecido. En
dos de ellas se refiere al cumplimiento y perfeccionamiento de la obra de Dios en nuestra vida. La idea es que Dios
comienza su obra en la vida de su siervo y continda hasta que esté absoluta y completamente acabada. Y luego dice que
los que temen a Dios lo veran porque en su palabra ha esperado. ¢ Qué significa esto de “me veran™? Que seréa en el
espiritu. No esta hablando de vista fisica, esta hablando de revelacion profética. ¢ Causa? Haberse refugiado en la
Palabra. Este es el poder de la palabra de Dios. Cuando reprendemos un demonio o declaramos una victoria ain no
lograda, estamos estableciendo la palabra de poder. A esto lo clarifica mejor David en el salmo 34 y verso 2, cuando dice:
En Jehova se gloriara mi alma; lo oiran los mansos y se alegraran. (75) Conozco, oh Jehova, que tus juicios son
justos, y que conforme a tu fidelidad me afligiste. (76) Sea ahora tu misericordia para consolarme, conforme a lo
qgue has dicho a tu siervo. Quisiera saber cuantos son los cristianos que conocen que los juicios de Dios son justos. Hay
una franja que no es menor, que ha sabido declarar, (Yo los he oido), que en casos Dios juzga muy parecido a como se
juzga en la tierra, lo que equivale a un verdadero insulta en el rostro santo de Dios. Dios jamas juzgara como un hombre.
Cuando Dios dice juicio, dice que separara lo verdadero de lo falso. ¢ Alguien va intentar hacerme creer que Dios se
equivoca cuando dice que alguien es verdadero o que alguien es falso? Hay un punto muy clave que ha sido publicado
en la Biblia en varias escrituras, y al que muchos creyentes no parecen tener muy en cuenta. Se preocupan de parecer
mas que de ser, y cuando se les recuerda eso, argumentan que todo es por el buen testimonio. ¢Olvidan que Dios
conoce el corazén de cada hombre y cada mujer del planeta? ¢ Olvidan que podemos con la mejor de nuestras artimafias
engafar a una humanidad completa, pero que jamas engafiaremos a Dios? Por lo tanto, si Dios dice que alguien es falso,
es falso y punto. Y con respecto a donde dice conforme a tu fidelidad me afligiste,es mas que obvio que hay una
inmensa mayoria de hermanos que jamas entendié lo que esto significa, pero como no pudo o no supo averiguarlo, lo
dej6 a un costado y se acabé el problema. Aunque se tratara de maestros supuestamente ensefiando o capacitando a
alumnos. Te lo explicaré en breve sintesis. ¢ Puede un Dios fiel decidir afligirte? ¢Verdad que suena casi cruel? Toma tu
diccionario de idioma espafiol y busca la palabra Fidelidad. ¢La encontraste? Dice: 1- Lealtad. 2- Exactitud, veracidad. 3-
Reproduccién muy fiel del sonido, sin distorsiones. jClarol No entendimos el texto porque cuando leimos fidelidad, de
inmediato pensamos en una esposa para con su marido y viceversa. Fidelidad, no traicion. Y en parte es esto, pero
mucho mas lo otro. Dios es tan leal a sus propias leyes, es tan exacto y veraz en todo lo que dice y hace, hay tanta
precision en su voz que no se distorsiona con ninguna doctrina humana que, a la hora de mirarte con tus pecados a
cuestas y tus iniquidades sin resolver, aunque le duela, no puede menos que afligirte. De eso habla. Hay un texto en la
carta a los Hebreos, en el capitulo 12 y versos 9 y 10 que, de alguna manera, reflejan todo esto: Por otra parte, tuvimos
a nuestros padres terrenales que nos disciplinaban, y los venerabamos. ¢Por qué no obedeceremos mucho
mejor al Padre de los espiritus, y viviremos? Y aquellos, ciertamente por pocos dias nos disciplinaban como a

ellos les parecia, pero éste paralo que nos es provechoso, para que participemos de su santidad.



Y luego nos brinda un aspecto de la misericordia que no siempre ha sido mostrado o ensefiado. Entre otras virtudes o
consecuencias, la misericordia tiene una que vale por todas las demas juntas: consuelo. ¢No te produce consuelo a tu
alma el saber que, aunque seas débil y no puedas sostenerte sin caer en alguna clase de pecado a diario, la inmensa
misericordia y paciencia te va a proporcionar una y otra vez una oportunidad mas para enmendarte? ¢O preferirias un
juicio humano lleno de indiferencia y legalismo que te ejecute al amanecer por una nimiedad? Pero los hijos de Dios
esperan de esa misericordia simplemente porque El lo ha prometido. Sélo un detalle: sus hijos deberan vivir en el poder

de Dios, no en su misericordia. A esta, s6lo deberan echar mano las contadas veces que la necesiten.

Un Corazén integro en Estatutos

(77) Vengan a mi tus misericordias, para que viva, porque tu ley es mi delicia.(78) Sean avergonzados los
soberbios, porque sin causa me han calumniado; pero yo meditaré en tus mandamientos. jOtra vez apelando a la
misericordia de Dios! Aunque esta vez ya no esta pensando en el consuelo que ella le acercara, sino directamente en lo
mas valioso que la misericordia transmite: Vida. ¢ Vida abundante? Eso es obvio, aqui, hoy y ahora. ¢ Vida eterna?
También, pero los cristianos, aunque aseguran creerlo y confiar, no son en su gran mayoria demasiado afectos a referirse
a esta forma de vida. La ven en un futuro que, esperan, sea muy lejano; la consideran y la estiman, pero no la ensefan ni
la predican con la misma lucidez y presencia conque lo hiciera Jesus. Ha sido una forma de distorsionar el evangelio,
como en tantas otras cosas mas. Cuando sefiala que la ley de Dios es su delicia, lo que esta diciendo solamente
podremos estimarlo y compararlo con alguien que hoy, en medio de todas las rutinas, doctrinas light, modismos y
tradiciones evangélicas que subsisten entremezcladas con el origen, pudiera decir alguien que, tal vez, no llegue a ser
tan bien mirado por sus pares: que en la lectura de la Biblia esta su delicia. Soy alguien que vive con mi Biblia
permanentemente abierta y buscando cada hecho cotidiano en ella como forma de no errar el paso a seguir y esperar
siempre que el Espiritu Santo siga marcando rutas a seguir. El afan de justicia que habitualmente impera en el hombre
comun, sincero, humilde, simple y hasta ingenuo, suele darse de narices con este elemento que vemos en el inicio del
verso 78. ¢ Alguna vez seran avergonzados los soberbios, tal como hemos leido en tantos textos biblicos? Si has
aprendido a depender de la palabra de Dios y no de las circunstancias naturales, ten por seguro que si. Aunque sigan
levantando calumnias e injurias contra gente que no reacciona del mismo modo ni paga con la misma moneda. El Ginico
reaseguro valido para que ello suceda, es meditar en los mandamientos del Sefior. ¢ Meditar? Si, pensar, reflexionar,
evaluar y entender que, por mas que pasen cien afios y todo esté sepultado bajo tierra, nada quedara oculto bajo el sol.
Esta escrito y yo elegi creerlo. Jeremias es muy claro al respecto cuando, en el capitulo 50 de su libro y llegando al verso
32, dice: Y el soberbio tropezardy caerd, y no tendra quien lo levante; y encenderé fuego en sus ciudades, y
quemaré todos sus alrededores. Veamos esto: si alguien cae porque otra persona le hizo una zancadilla, hay un
ataque, una agresion. Si alguien tropieza y cae, tal como lo vemos aqui, es porque le suceden dos cosas a tener muy en
cuenta: le falla la visién y sus pasos son inseguros y sin la autoridad de aquel que sabe perfectamente en qué direccion
debe moverse. (79) Vuélvanse a mi los que te temen y conocen tus testimonios. (80) Sea mi corazon integro en tus
estatutos, para que no sea yo avergonzado. ¢Quiénes son los que el profeta desea que vuelvan a él? Dice que los que
temen a Dios y conocen sus testimonios. ¢ Y quiénes podrian ser los que tienen ambas condiciones? Los genuinos y
verdaderos hijos por adopcion. Jamas un religioso vacio de contenido podria tener reverencia por alguien en quien ni
siquiera termina de creer del todo, y mucho menos conocer sus testimonios, que es como decir: tener la mente de Dios.
La integridad, por su parte, es uno de esos valores humanos que hoy esta en franca decadencia y ausencia. ¢ Quedara
alguien, en algun lugar de la tierra, que esté dispuesto a comprar o vender algo solo colocando como testimonio su
palabra? ¢Alguien que diga: “A esto que me has vendido te lo pagaré asi, asi y asi, y luego cumpla puntualmente con lo

dicho? Si lo hubiera, seria para darle gracias a Dios vivamente, porque sera alguien que indefectiblemente, asista a una



iglesia 0 no, esta viviendo conforme al propdsito y la voluntad de quien lo creé. ¢Y sabes qué? Podran ocurrir muchas
cosas, pero ten la seguridad y la certeza que esa persona jamas sera avergonzada. Y no porque algin mediocre o necio
no pretenda hacerlo, sino porque Dios en persona lo cubrird y respaldara. ¢ Necesitaras algo mas que eso? A la Versiéon
Popular. TG mismo me hiciste y me formaste; jdame inteligencia para aprender tus mandamientos!Los que te
honran se alegraran al verme, porque he puesto mi esperanza en tu palabra.Sefior, yo sé que tus decretos son
justos y que tienes razén cuando me afliges.jQue tu amor me sirva de consuelo, conforme a la promesa que me
hiciste! Muéstrame tu ternura, y hazme vivir, pues me siento feliz con tu ensefianza.Sean avergonzados los
insolentes que sin razén me maltratan; yo quiero meditar en tus preceptos.Que se retinan conmigo los que te
honran, los que conocen tus mandatos.Que mi corazdn sea perfecto en tus leyes, para no tener de qué

avergonzarme.

CAF

El Poder de Realizar el Potencial

Las dos letras de la escritura completa de la palabra caf, son las iniciales de dos palabras hebreas: coaj ("potencial”) y
poel ("real"). Asi la caf alude al poder latente dentro del reino espiritual, el potencial de manifestarse completamente en la
esfera fisica de lo real. Dios debe crear el mundo continuamente; de lo contrario, la Creacién dejaria de existir
instantaneamente. Su potencial, es entonces actualizado a cada momento. Este concepto se conoce como "el poder de
revelar el eterno potencial dentro de la realidad”. En el jasidismo se nos ensefia que esta debe ser la primera percepcion
al despertar. De momento que el significado literal de la letra caf es "palma" - el lugar del cuerpo donde se lleva a la
practica el potencial - esta percepcion es reflejada en la costumbre de poner una palma sobre la otra al despertar, al
recitar la plegaria de Modé Ani: "Te agradezco, Rey viviente y eterno, porque devolviste con misericordia mi alma dentro
de mi; Grande es Tu fidelidad". El poner una palma en la otra, es un acto y signo de subyugacion, similar al acto de
inclinarse frente a un rey. Cuando uno se inclina, nulifica totalmente la conciencia en presencia del Rey, al poner una
palma en la otra, uno entra en un estado de sUplica y plegaria al Rey, con el fin de revelar una nueva voluntad en Su
corona suprema (deseo) hacia Sus subditos. Caf es también la raiz de la palabra kipa, (etimolégicamente, la raiz de la
palabra "cap" en inglés), el iarmulke o casquete. En relacion a la creacion del hombre esta dicho: "TU has puesto Tu
Palma [caf] sobre mi". Nuestros sabios se refieren a Adan como "la generacion de las Palmas [caf] del Santo, Sea El
Bendecido". La conciencia de la presencia de las "Palmas" de Dios sobre la cabeza propia, en Su continua creacién de
nuestro ser, se convierte en la kipa en nuestra cabeza. Mas elevado todavia, el mismo poder de llevar a los hechos un
potencial, que se manifiesta en Sus Palmas, como si fuera, deriva en definitiva de Su corona (el poder de desear) por
encima de Su cabeza, (es decir, Deseo "supra-rracional"). Como verbo, caf significa "subyugar" o "doblegar". Nos fue
dicho en el talmud, que en el tiempo de la entrega de la Tora en el Sinai, "El suspendi6 la montafia sobre ellos como un
barril". En el jasidismo esta explicado que la motivacion Divina manifestada con este acto, fue revelar un amor colosal por
Israel. Tanto amor fue revelado con todas las tremendas revelaciones en el Sinai, que el pueblo fue "forzado", como si
fuera, a responder con la aceptacion del yugo de los Cielos, por amor. La montafia misma parecia abrazar por la fuerza al
pueblo. Este es el secreto de la caf, es lo "mucho" que se revela del "pequefio” punto de la iud.



La Oracidon Mas Repetida

(81) Desfallece mi alma por tu salvacién, mas espero en tu palabra. (82) Desfallecieron mis ojos por tu palabra,
diciendo: ¢Cuando me consolaras? Observa, si has aprendido a leer tu Biblia correctamente, que en el verso 81 dice
gue desfallece su alma por la salvacion. No die “mi espiritu”, dice “mi alma”. ¢ Por qué? Porque el espiritu fue soplado por
Dios y debera un dia volver a El, si o si, que fue quien lo dio. El alma, en cambio, esta en blsqueda de su destino eterno.
Puede sujetarse al Espiritu Santo que mora en su espiritu y vivir la eternidad con Cristo, o sujetarse a su propia voluntad
carnal, sus sentimientos, sus emociones o los dictados de su mente. En ese caso, también debera vivir una eternidad,
aungue no con Cristo. En un salmo dedicado a los hijos de Coré, el 84, en el verso 2 leemos lo siguiente: Anhela mi
almay aun ardientemente desea los atrios de Jehova; mi corazén y mi carne cantan al Dios vivo.
Independientemente de la excelsa poesia que se inserta en estos escritos, hay una realidad visible: el salmista confiesa
un esfuerzo carnal por cantar y adorar al Dios vivo, mas el deseo de sus sentimientos y emociones de ser recibidos en lo
gue llama los atrios de Jehova, que no son otra cosa que los ingresos al tabernaculo santo, por una puerta llamado
Jesucristo que, en principio, nos introduce en el Camino. Luego vendran el Lugar Santo y el Lugar Santisimo, que son la
Verdad y la Vida, respectivamente. En el verso siguiente, en cambio, también el salmista habla de desfallecer, pero ya no
es el ambito del alma, sino de sus sentidos fisicos. El cuerpo tiene destino de polvo de tierra y corrupcion, porque de alli
fue formado, de alli que todo le produce dolor y angustia. Sin embargo, podemos observar que tanto en un caso como en
el otro, el Unico reaseguro visible es el de la palabra. En el primero, esperar que en ella se llegue al cumplimiento. En el
segundo, una vez mas, consuelo. El propio David confirma este sentir en el salmo 69:3, cuando expresa: Cansado estoy
de llamar; mi garganta se ha enronquecido; han desfallecido mis ojos esperando a Dios.Este texto me dej6
pensando algo muy simple: ¢ Como esperan los ojos de una persona? Mirando sin ver. Y qué cosa es lo que unos o0jos
esperarian de Dios? Verlo. En el Antiguo Testamento se sostenia que nadie podia ver a Dios cara a cara y seguir vivo,
pero en el Nuevo Testamento y en las bienaventuranzas, JesUs asegura que ciertos y determinados creyentes con
especificas condiciones, veran a Dios. ¢ Literalmente? ¢ Simbdlicamente? En su tiempo, esos creyentes lo sabran. Hoy
tienen una promesa y todas las promesas de Dios seran si y amén. (83) Porque estoy como el odre al humo; pero no
he olvidado tus estatutos.(84) ¢Cuantos son los dias de tu siervo? ¢Cuando hards juicio contralos que me
persiguen? Como el odre al humo, dice. ¢ Qué quiere decir? Que pese a toda su buena predisposicion y esfuerzo, su ser
interior no puede contener la presencia, la uncién y el poder de Dios. Es como si en ese odre, apto para guardar
elementos liquidos o sdlidos, desearamos atesorar sustancias gaseosas. Se escaparian como arena entre los dedos
porque ese odre no serviria para contener ese estado. Cuando el hombre no esta alineado con la sintonia divina, no
puede contener a Dios. Aunque no olvide su palabra ni sus estatutos. Por el momento, con eso solo no alcanzara. En su
libro, Job lo define bastante bien cuando en el capitulo 30 y verso 30, expresa: Mi piel se ha ennegrecido y se me cae,
y mis huesos arden de calor.jJob! ¢ Alguien se ha tomado el trabajo de leer atentamente la historia de Job? Es mas:
¢Alguien se ha tomado el atrevimiento y el desparpajo ministerial de dedicarse a predicar sobre el libro de Job? No
parece politicamente correcto, ¢ Verdad? jClaro! Acostumbrados como estamos a un evangelio donde todos nuestros
asuntos se solucionan y pasan a ser maravillosos, plenos de abundancias y prosperidades, hablar de Job seria como
detonar una bomba destructiva, ¢No es asi? No le hace; eso, también forma parte del evangelio, y todos lo sabemos. Y
fijate luego, en el verso 84, que dos preguntas formula el salmista. En primer lugar, quiere conocer la cantidad de dias
que tiene asignados de vida, como si fuera asi que funcionan las cosas. Quiere calcular, quiere tejer conjeturas, hipotesis
y ciertos mecanismos. En suma; es notorio que confia mas en sus propias cuentas y planes que en lo que dios pueda
hacer por él. Y la segunda pregunta, es la que de otorga contenido al subtitulo: es una pregunta en forma de la oracion

mas repetida por todos los mortales. ¢ Cuando veré que aquellos que me humillaron, hirieron o agredieron, estan



padeciendo el juicio divino por esa causa. Dios no respondera esa pregunta tampoco; a El le agrada tomarse justicia y
decretarla a favor de cualquiera de sus hijos, pero jamas se los dira con anterioridad a ninguno de ellos. Le interesa
sobremanera que la gloria le siga perteneciendo en exclusividad. O, por lo menos, no piensa compatrtirla ni mucho menos
cederla. En el salmo 39, David va a reiterar algunos de estos conceptos. Dice en el verso 4: Hazme saber, Jehova, mi
fin, y cuanta sea la medida de mis dias; sepa yo cuan fragil soy.Cierto. ¢Has pensado cudl es la razon esencial de
tus miedos habituales? No tanto a la muerte, sino al dolor que ella pudiera traerte. ¢ Conclusién? Fragilidad. Conciencia
de alta fragilidad. Y se completa esto en el libro de Apocalipsis, capitulo 6 y verso 10 cuando leemos: Y clamaban a gran
voz, diciendo: ¢Hasta cuando, Sefior, santo y verdadero, no juzgas y vengas nuestra sangre en los que moran la

tierra?

Anhelando la Vivificacion

(85) Los soberbios me han cavado hoyos; mas no proceden segun tu ley. Las trampas de los soberbios son
ingeniosas y contundentes, pero soélo si estas dormido espiritualmente. Si, por el contrario y como debes, estas bien
despierto, no caeras en ellas porque el refugio de la Palabra de Dios con todas sus armas a tu disposicion, te permitira
eludirlas. A partir de esto es que David escribe en su salmo 35y verso 7: Porque sin causa escondieron para mi su
red en un hoyo; sin causa cavaron hoyo para mi alma.Aqui se encuentra, de alguna manera, la respuesta al
interrogante del anterior. ¢ Qué clase de hoyo es el armado por los soberbios? Un hoyo para las almas que, dejandose
llevar por todo ese color y ese bullicio, caen en la trampa so6lo por sus propias concupiscencias. (86) Todos tus
mandamientos son verdad; sin causa me persiguen; ayudame. Hay una tremenda contundencia en la expresion del
salmista en cuanto a los mandamientos divinos. No dice que los estuvo observando, o que los estuvo analizando o
examinando; tampoco dice que algunos le parecen excelentes, otros buenos y otros no tanto. Lo que dice es preciso y
especifico: dice que todos son verdad. Y a esto, no lo ha descubierto ni la inteligencia humana ni la légica griega; a esto
lo ha descubierto un espiritu que ha recibido revelacion del Espiritu Santo de Dios. Y, como consecuencia de ese estado
profético, obvio y casi habitual resulta que comience a ser perseguido. David lo amplia y esclarece cuando en su salmo
35y verso 19, expresa: No se alegren de mi los que sin causa son mis enemigos, ni los que me aborrecen sin
causa guifien su 0jo.Y esto se complementa con lo que el mismo salmista expone en el 109, verso 26, donde leemos
que afiade: Ayudame, Jehova Dios mio; salvame conforme a tu misericordia. (87) Casi me han echado por tierra,
pero no he dejado tus mandamientos. Esto es lo que yo llamo respetar la palabra de Dios en contra de lo que sea o de
quién sea. Casi me han echado por tierra, dice. ¢, Qué significa eso? Cualquier cosa que quieras interpretar, pero siempre
en derredor de apriete, soborno, amenaza, agresion, injuria, calumnia o cualquiera otra “belleza” de estas a las que
nuestra férrea oposicion espiritual esta tan acostumbrada y adherida. Recogemos un texto en Isaias 58:2 que consigna:
Que me buscan cada dia, y quieren saber mis caminos, como gente que hubiese hecho justicia, y que no hubiese
dejado la ley de su Dios; me piden justos juicios, y quieren acercarse a Dios. (88) Vivificame conforme a tu
misericordia, y guardaré los testimonios de tu boca. Aqui se modifica el clamor a Dios y se pasa de una acusacion
mezclada con una afirmacién personal, a un pedido directo de misericordia y vivificacién, pero sustentado por un
compromiso de esos de los que no se puede retornar ni volver atras. Dice que guardara los testimonios de la boca de
Dios. ¢ Crees que eso es algo sencillo de llevar a cabo? ¢Si? Pues entonces yo creo que td no has entendido nada. Te
invito a hacer exactamente eso y vas a ver de qué modo medio infierno y la mitad del averno se te vienen encima a tratar
de impedirlo. Version Popular. Con ansia espero que me salves; jhe puesto mi esperanza en tu palabra!

Mis ojos se consumen esperando tu promesa, y digo: « ¢Cuando vendras a consolarme?Aunque soy un viejo
inutil y olvidado, no me he olvidado de tus leyes. ¢ Cuanto mas habré de esperar? ¢Cuando juzgaras a los que me
persiguen?Gente insolente que no sigue tu ensefianza ha cavado trampas a mi paso.jAyldame, pues soy
perseguido sin motivo! Tus mandamientos son todosverdaderos!Casi he sido borrado de la tierra, pero no he
descuidado tus preceptos.



Dame vida, de acuerdo con tu amor, y cumpliré los mandatos de tus labios.

LAMED

Contemplacion del Corazdon

En las "Letras de Rabi Akiva", la escritura completa de la letra lamed (lamed-mem-dalet) es la sigla de la frase: "un
corazon que entiende el conocimiento” (lev mevin daat). El valor numérico de esta frase, (608), equivale a "corazén" (32)
veces "Eva" (19), es decir, "el corazén de Eva". En su comentario de la historia del Jardin del Edén, el primer episodio del
género humano, Rabi Avraham Ibn Ezra declara que Adan es el secreto del cerebro; Eva, el secreto del corazon; la
serpiente, el secreto del higado. En la cabala y el jasidismo, estas correspondencias fundamentales son desarrolladas y
explicadas en profundidad. Adan y Eva, hombre y mujer, son los prototipos espirituales de las fuerzas de dar y recibir. La
unién marital y el dar del hombre a la mujer, se relaciona con el secreto del conocimiento, como esté dicho: "Y Adan
conocid a su esposa Eva". Por esta razon, son vistos a menudo como que representan al maestro y el alumno. El
maestro contrae su intelecto en un punto (iud), para poder transmitir sus ensefianzas a su estudiante, mientras que el
discipulo nulifica sus niveles previos de concepcion, para ser un recipiente adecuado para las nuevas y maravillosas
ensefianzas de su maestro. En particular, la forma de la lamed representa la aspiracion del alumno devoto de aprender
de la boca de su maestro. El significado literal de la letra lamed es "aprender” (o "ensefiar"). La semilla de la sabiduria,
insinuada por la letra iud, desciende desde el cerebro (Adan) para impregnar completamente la conciencia del corazén
(Eva). El corazon aspira (ascendentemente) a recibir este punto de comprension desde el cerebro. Este es el secreto de
la forma de la letra lamed, el corazén asciende con la aspiracion de concebir y comprender ("entender conocimiento”) el
punto de sabiduria, la iud situada en el cénit de la letra lamed. Nuestros sabios se refieren a la lamed como "una torre
elevandose en el aire". Trescientas leyes se relacionan con el secreto de esta "torre voladora". En nuestro estudio de
Tora, la "torre voladora" es la expresién de nuestro amor y devocién por el estudio de la Tora, nuestra aspiracion de
concebir su verdad interior, estirAndonos por sobre la "barrera de la gravedad" de las preocupaciones de la tierra.
Cuentan que el Baal Shem Tov solia poner la palma de su mano en el corazén de un chico judio, y lo bendecia que sea
un "judio calido". La palma, el poder de realizar un potencial, se vuelve manifiesto - a un nivel espiritual interior - en el
"deseo [corona, keter] del coraz6n" de concebir y unirse con el Deseo de Dios, las ensefianzas de la Tora. La lamed, el
corazon, aspira a ascender y conectarse con la iud de la Comprension Divina. Esto es reflejado en la forma de la letra
lamed, una caf conectandose hacia arriba con una iud. Este es también el secreto de la secuencia espiritual insinuada en
las letras de la palabra keli, "recipiente" o "instrumento” (caf-lamed-iud): el poder de realizar un potencial (la palma [caf]
del Baal Shem Tov), que se manifiesta en la aspiraciéon del corazén [lamed] elevandose para concebir el secreto de la
sabiduria Divina [iud]. En la Tor, el corazon simboliza el concepto primario de recipiente, el secreto de Eva.

Afirmando las Generaciones

(89) Para siempre, oh Jehova, permanece tu palabra en los cielos. Sabemos que la Palabra de Dios es eterna porque
asi lo hemos leido en infinidad de textos. Sabemos que la Palabra de Dios es poderosa y puede ejecutar cualquier cosa
por mas imposible que nos parezca en lo humano y natural. Sin embargo, lo que no siempre supimos, y si lo supimos es
muy probable que no lo hayamos terminado de entender, es que la Palabra de Dios permanece para siempre, en los

cielos. Ya no en la tierra de los hombres creacion de Dios; ya no debajo de la tierra, donde mora Satanas y sus demonios



0 angeles caidos. Alli ejerce autoridad y poder esa Palabra. Pero, del mismo modo y a pesar de su sefiorio total, también
lo hace en los cielos, algo que nos parecia innecesario consignar, ya que lo dabamos por logico. Sin embargo, si lo ha
dicho, es porque alguna razén importante debe tener y necesita que lo sepamos. Esto, si lo has sabido leer, te lleva
inexorablemente a otro pasaje que encontramos en lo que llamamos el Nuevo Testamento, aunque todos sabemos que a
pesar de ser asi por la forma en que se armd la Biblia, el Nuevo Pacto comienza exactamente en la cruz, cuando Jesus
derrama su sangre, la sangre del Nuevo pacto o Testamento. Alli, en Mateo 24:34-35, dice: De cierto os digo que no
pasara esta generacion hasta que todo esto acontezca. El cielo y la tierra pasaran, pero mis palabras no pasaran.
Escuché alguna vez a un enorme predicador que traia palabra fresca y genuina decir que, el dia que él muriera, ain
después de muerto iba a seguir gritando verdades. Eso lo dijo en los afios 90. El muri6 en los albores del afio 2000. Hoy
esa palabra sigue intacta, golpeando a miles de dormidos y despertandolos al evangelio genuino. Y fue sélo un hombre,
imaginate lo que puede hacer Dios mismo con su Palabra. Y por si hiciera falta, Pedro en su primera carta lo reitera. En el
verso 25 del primer capitulo de esa epistola, el apéstol dice: Mas la palabra del Sefior permanece para siempre. Y
esta es la palabra que por el evangelio os ha sido anunciada. A esto nadie lo pone en duda y lo expresado se
convierte en absoluta verdad sin discusién. Sin embargo, para que este circulo de ensefianza y despertamiento cierre, es
necesario encontrar la llave que nos permita entrar en él. Y esa llave esta al final de este Ultimo texto, donde se nos dice
gue la palabra que no pasara jamas y que permanecera para siempre, no es necesariamente ese mensajito moraloide y
humanistico que sueles oirle a veces a algunos mercaderes religiosos, sino la del evangelio que nos ha sido anunciado
desde el principio. ¢ De qué principio? De los discipulos de Jesus, de alli nace la sana doctrina, no de lo armado por los
cabezones de tu denominacion. (90) De generacion en generacién es tu fidelidad; tu afirmaste la tierra, y subsiste.
No me vayas a comparar esta fidelidad que aqui se le endilga a nuestro Dios con la de tu esposa o la tuya misma para
con ella, por mejor que sea. Ni se te ocurra. Dios no es adultero ni lo sera jamas. De la fidelidad de la que se habla aqui,
es de la que podemos comparar con un sonido estéreo de una enorme orquesta donde cada instrumento se oye con
claridad y armonia. De esa fidelidad se esta hablando, y significa que cuando Dios le habla a una generacion, lo que le
dice es claro y diafano; no es culpa ni responsabilidad de Dios si esa generacién decide no escucharlo o hacerlo pero no
poner por obra lo escuchado. Estan rechazando, (A sabiendas o por supina ignorancia) al que puso al planeta en medio
del universo y, mediante algo que ni siquiera la ciencia mas especifica puede descubrir todavia, lo sustenta y sostiene en
la nada para que ti y yo, luego, pretendamos ensefarle a EI como debe hacer las cosas. ¢Ridiculo, verdad? No le basta
a David expresarlo en el salmo que nos ocupa. También lo hace en el 36, donde en su verso 5 sefiala: Jehova, hasta los
cielos llega tu misericordia, y tu fidelidad alcanza hasta las nubes.El ejemplo que David nos entrega aqui, nos da a
entender que la fidelidad de Dios tiene una cota visible que son las nubes, esto es: es comprobable, visible, real y
tangible, mientras que su misericordia no tiene limites y puede alcanzarte donde quiera que te encuentres y hayas hecho
lo que hayas hecho. En el 148, cuando la creacion alaba al Sefior y viene hablando de todas las cosas creadas, dice en
el verso 5y 6: Alaben el nombre de Jehova; porque él mandd, y fueron creados. Los hizo eternamente y para
siempre; les puso ley que no seréd quebrantada.Luego, su hijo Salomon lo reconocera y respaldara cuando, en
Eclesiastés 1:4, diga: Generacion va, y generacion viene; mas la tierra siempre permanece.Dime con honestidad:
cuando lees y entiendes esto, ¢ Verdad que todas esas cosas por las cuales discutes y te haces mala sangre a diario,

carecen de sentido?

Decretos de Su Autoridad

(91) Por tu ordenacion subsisten todas las cosas hasta hoy, pues todas ellas te sirven. Este texto, sumando
algunos versos anteriores, considera la absoluta autoridad de la Palabra de Dios como algo inalterable y firmemente

asegurado en el cielo. El pasaje sefiala: 1.- Lo eterno del dominio divino mediante Su Palabra. Aunque los tiempos y las



estaciones cambian y las costumbres sociales, las opiniones humanas y las orientaciones filoséficas varian, ello no afecta
la permanencia o la autoridad de la Palabra de Dios. 2.- Dios es fiel en el ejercicio de su poder, en el cumplimiento de su
promesay las bendiciones de su Palabra, tanto como en su exigencia de justicia y juicio. Asi como habld y la tierra fue
creada y se sostiene, de la misma manera también ha hablado en cuanto a las leyes que rigen la vida. El relativismo del
pensamiento humano no afecta su autoridad o sus normas. 3.- Aungue la creacion subsiste por su Palabra, (Todas las
cosas creadas le sirven), el hombre contradice a menudo la autoridad del Creador. Pero, cualquiera que sea nuestra
pasada rebelion, cuando acudimos a Cristo debe ocurrir una restauracion de la Palabra de Dios como principio orientador
de nuestras vidas. No s6lo se declara esto en forma conclusiva en los evangelios por el mismo Jesus, sino que para
Pablo, responder de otra manera, compromete el tipo de vida al cual hemos sido llamados. Como pueblo “espiritual”
debemos rechazar las inclinaciones “naturales” de la humanidad caida. Al escuchar y rendirnos a la autoridad de la
Palabra Divina, comprobamos que ya no somos dominados por el espiritu mundano del error. Hay un texto en Jeremias
33:25-26 que, de alguna manera reafirma lo dicho. Leemos: Asi ha dicho jehova: si no permanece mi pacto con el dia
y lanoche, si yo no he puesto las leyes del cielo y la tierra, también desecharé la descendencia de Jacob, y de
David mi siervo, para no tomar de su descendencia quien sea sefior sobre la posteridad de Abraham, de Isaac y
de Jacob. Porque haré volver sus cautivos, y tendré de ellos misericordia. (92) Si tu ley no hubiese sido mi
delicia, ya en mi afliccion hubiera perecido. Y esto nos habla de la Palabra como consuelo eficaz ante las crisis, los
fantasmas de la depresion, de la tristeza, de la angustia y de todos los miedos que el infierno arma y proyecta contra los
hijos de Dios. Pregunto: ¢ Tendran otra arma mas eficaz que la Palabra para salir indemnes de todo ese ataque

despiadado?

El Fin de Todas las Perfecciones

(93) Nunca jaméas me olvidaré de tus mandamientos, porque con ellos me has vivificado. Acostumbrados como
estamos a utilizar el idioma de una manera circunstancial, tradicional y casi automatica, no prestamos atencién al uso en
algunos textos biblicos de palabras de neto corte eterno. Lo hemos ensefiado en otros trabajos, pero bien vale la pena
repetirlo. Hay cuatro palabras, (Entre otras que seguramente cualquiera de ustedes hallara), que poseen esencia de
eternidad: Todo, Nada, Siempre, Nunca. Porque es imposible que el hombre terrenal sin Dios, (Y aun creyendo en El,
pero sin poseer la manifestacion practica y vital de Su poder), pueda utilizarlas sin caer en una franca exageracion o,
directamente en una mentira. Un hombre podra decirle a otro, ante un problema, que hara todo lo que se necesite para
solucionarselo. Sin embargo, este todo, no podra ir mucho mas alla de todo lo que esté a su alcance, ya que el resto
siempre quedara en el imponderable exterior y factible para fuerzas externas. Un hombre puede asegurarle, por ejemplo,
a la novia que sera su esposa que, el dia que estén unidos en matrimonio, nada le faltara para ser feliz. Hermoso desde
lo romantico y amoroso, pero irreal en la consecucion del objetivo. Ese hombre, lo maximo que podra hacer, es procurar
con toda su dedicacion, esfuerzo y trabajo duro, que su esposa tenga la mayoria de las cosas que necesita a su
alrededor, pero nunca podra asegurarle que nada le faltara, ya que dentro de este planeta, mientras habite aqui, algo
seguramente se quedara sin lograr. Prosiguiendo en el terreno del romanticismo sentimental, que suele ser el area en
donde mayor cantidad de promesas se efectlian a otra persona, una mujer enamorada vivamente de su hombre, podra
murmurarle al oido que, pase lo que pase y suceda lo que suceda, siempre habra de amarlo. De hecho, todas esas
promesas son bien intencionadas y, en el momento de expresarlas, la persona que lo hace esta plenamente convencida
de su validez y sinceridad. Sin embargo, la estadistica fria de las relaciones conyugales, nos muestra una cruda realidad:
ese siempre te amaré, concluye en muchos casos en un...siempre y cuando no aparezca ese otro hombre que me
disloco el corazén, o la extrafia que llevo a ese hombre al adulterio. Y, finalmente, la cuarta palabra de contenido eterno

suele pronunciarse muy a menudo en muchas situaciones de la vida comudn. Nunca te voy a olvidar, nunca me voy a



comportar mal, nunca voy a hacer eso o aquello otro, nunca voy a cometer delito alguno, nunca, nunca y nunca. Y,
generalmente, muchos de esos nunca, terminan constituyéndose en elementos de duda, algo asi como el nunca, a
menos que... Por eso cobra tremenda validez lo que leemos en el inicio del verso 93. Porque alli el salmista expresa, y
aqui si con conocimiento y dominio del contenido eterno de sus palabras, que nuncay jamasse olvidara de sus
mandamientos, que es como decir que cualquiera de nosotros, hoy, nunca y jamas se olvidara de lo que haya leido en Su
Palabra, y que no conforme con ello, se atrevera a ponerla por obra en cada momento del dia. (94) Tuyo soy yo,
salvame, porque he buscado tus mandamientos. El simple hecho de buscar la Palabra de Dios como alimento natural
y diario, nos coloca de manera automatica en la calidad de hijos suyos por adopcién. Muchos examinan las Escrituras,
sacan conclusiones respecto a ellas, dirimen doctrinas o posicionamientos teoldgicos, pero eso no los convierte en hijos.
Lo Unico que si lo hace es tener hambre de esa palabra como Unico reaseguro de alimento nutritivo. (95) Los impios me
han aguardado para destruirme; mas yo consideraré tus testimonios. Un detalle. Un simple, nimio y hasta
aparentemente insignificante detalle. Sin embargo, a los ojos de quien verdaderamente se decida a obedecer
escudrifiando las Escrituras, un detalle que cobra dimension, fuerza y valor: el impio, (Que como ya se ha dicho en
muchas ocasiones es el no pio, esto es: persona no espiritual o anti espiritual), jamas te atacara buscandote donde te
encuentres. No hay tal cosa como que un impio se arroje sobre ti y procure eliminarte. El impio hara lo que aqui se te
dice: te esperara en algun lugar del Camino y, alli si, si vienes desprevenido, te asestara un fuerte golpe, esperando que
ese golpe sea de gracia y te saque de la competencia. ¢Y cudl te da a entender que es la mejor arma de defensa?
Considerar los testimonios divinos. ¢ Y dénde encuentras esos testimonios, para conocerlos y tenerlos presentes? En tu
Biblia. (96) A toda perfeccién he visto fin; amplio sobremanera es tu mandamiento. Lo que la raza humana llama
perfeccion, solo es la sumatoria de conceptos y preceptos, que de alguna manera se asemejan mas a nuevas serie de
eufemismos que a cosa cierta. Porque la perfeccion, visto desde el angulo de “sin error”, en la raza humana no existe.
Solo Jesus fue perfecto, y dice la palabra que por lo que padecié aprendio obediencia, y por esa obediencia accedié a
perfeccion. Pero esta escrito y tiene un significado concreto y mucho més accesible a nosotros: madurez.Version
Popular. Sefior, tu palabra es eterna; jafirmada esta en el cielo!Tu fidelidad permanece para siempre; tu afirmaste
latierra, y quedd en pie.Todas las cosas siguen firmes, conforme a tus decretos, porque todas ellas estan a tu
servicio.Si tu ensefianza no me trajera alegria, la tristeza habria acabado conmigo.Jaméas me olvidaré de tus
preceptos, pues por ellos me has dado vida.jSalvame, pues soy tuyo y he seguido tus preceptos!Los malvados
esperan el momento de destruirme, pero yo estoy atento a tus mandatos.He visto que todas las cosas tienen su

fin, pero tus mandamientos son infinitos.

MEM

La Fuente de la Sabiduria

La mem, la letra del "agua" (maim), simboliza la fuente de la Sabiduria Divina de la Tora. Asi como las aguas de una
fuente material, (manantial), ascienden desde su desconocido origen subterraneo, (el secreto del abismo en el relato de
la Creacion) para revelarse sobre la tierra, también la fuente de la sabiduria expresa el poder de fluir desde su origen
supraconciente. En la terminologia de la cabala, este flujo es desde keter ("corona") hacia jojma ("sabiduria"). Esta
corriente es simbolizada en Proverbios como "la corriente que fluye, la fuente de la sabiduria". En particular, se nos
ensefid que hay trece canales de flujo, desde su origen supraconciente hasta el comienzo de la conciencia. Estos canales
corresponden a los Trece Atributos de Misericordia revelados en el Monte Sinai, como también a los trece principios de

exégesis (interpretacion) de la Tora, la (supraracional) "loégica de la Tor4. La mem es la decimotercera letra del alef-bet.



En la cabala, se nos ensefia que "trece mem", como si fuera, aparecen en el "aire primordial”, el "espacio exterior" en el
gue la letra lamed se eleva. Cada atributo de misericordia es de hecho una contraccion de una relativamente Infinita
sabiduria, ubicada a nivel de la supraconciencia ("aguas que no tienen fin"), para canalizar y revelar un destello de
sabiduria en la "pantalla” de la conciencia. La sabiduria consciente atrae su foco de comprension, primariamente desde
ese atributo de misericordia, sobre el que se refiere la Tora como "El guarda benevolencia por miles de generaciones”,
las iniciales de estas palabras en hebreo, forman la palabra "corriente”, "la primera palabra en la frase citada
anteriormente: "la corriente que fluye, la fuente de la sabiduria". En atbash, mem se transforma en iud, el punto de
sabiduria o comprension revelada, la gota de agua que emerge de la fuente de la mem. Las palabra "uno” (ejad) y "amor"
(ahava), equivalen ambas a trece, el secreto de la letra mem. La mem final cerrada, el origen de la fuente de la sabiduria
conectada e incluida dentro de su subterraneo origen supraconciente, corresponde al secreto de ejad, "uno”. La mem
abierta, de la que surge el punto (iud) del entendimiento consciente, es la primera manifestacion de amor (es decir, el
deseo de aferrarse a otro) en el alma. La conexion entre las dos fuentes de la mem, la fuente "cerrada" y la "abierta”, se
realiza a través del poder de los Trece Atributos Divinos de Misericordia. Este es el secreto del Nombre Esencial de Di-s:
Havaia - el "Nombre de Misericordia". El valor numérico del nombre Havaia es 26 = 2 veces 13, la union de "uno"y

"amor", el poder de atraer a la conciencia, la sabiduria de la Tora.

Con los Pies Contenidos

(97) iOh, cuanto amo yo tu ley! Todo el dia es ella mi meditacion. Quiero sacarte, por un momento, de tu habitual
zona de confort, esa que pones en practica cada domingo, cuando acudes a la iglesia, y te sumas a los coritos o
canciones habituales, levantas tus manos como todos los demas, oras con énfasis por las cosas que merecen ser
enfatizadas, escuchas con genuina o simulada atencion la predicacién del mensaje y, cuando el predicador pregunta
cuantos aman la Palabra de Dios, tu das un salto en tu banca y dices un jAmén! enorme, potente y pletérico de gozo. No
le hace, el dilema crucial de este texto y de tu vida misma es saber si, de verdad, amas la palabra de Dios cémo has
declarado que la amas. Porque si asi fuera, la segunda parte de este versiculo te coloca en una posicion mas bien
complicada. Dice que si amas la palabra de Dios, estaras todo tu dia en franca meditacion de ella. ¢ Lo estas? ¢Si? ¢Aln
a la hora que juega tu equipo de fatbol favorito? ¢Aln a la hora que televisan esa novela que te tiene atrapada? En el
primer salmo que encontramos en nuestras Biblias, ya esta inscripta esta palabra tan singular: meditar. Dice el verso 2
del Salmo 1: Sino que en la ley de Jehova esta su delicia, y en su ley medita de diay de noche.Mas de uno se ha
guedado aténito al leer esto, preguntandose: ¢ Es posible meditar la palabra de dia y de noche? Y mas, aln: ¢ Qué cosa
es meditar, realmente, segun este texto? La palabra que aqui se traduce como medita, es el vocablo hebreo hagah, y
tiene que ver con reflexionar, gemir, murmurar, cavilar, el hacer un sonido quedo como el de un suspiro; meditar o
contemplar algo mientras se repiten las palabras. Hagah representa algo distinto a la palabra Meditacion, lo cual sélo
puede ser un ejercicio mental. En el pensamiento hebreo el meditar acerca de las Escrituras implica repetirlas
silenciosamente con un sonido suave y sordo, a la vez que se abandona por completo cualquier distraccion externa. De
esta tradicion nos llega un tipo especializado de oracion judia en la cual se recitan textos, se ora intensamente o se
pierde la conciencia en comunion con Dios mientras se hace una reverencia o se balancea hacia delante y hacia atrés.
Evidentemente esta dinamica forma de oracion/meditacion se remonta a los tiempos de David. (98) Me has hecho mas
sabio que mis enemigos con tus mandamientos, porque siempre estan conmigo. ¢ Es posible que la minima forma
de contacto directo con la palabra genuina de Dios, pueda determinar un grado mayor de sabiduria en una persona? Es
posible. Hay infinidad de textos repartidos en toda la Escritura que, por lo menos, asi lo dan a entender y hasta lo
confirman con precision y contundencia. Y poseer mayor sabiduria que cualquiera que se nos enfrente por la razén que

sea, siempre es altamente positivo. Respecto a esos mandamientos, Moisés es muy puntual cuando en Deuteronomio



4:6, escribe: Guardadlos, pues, y ponedlos por obra; porque esta es vuestra sabiduria y vuestra inteligencia ante
los ojos de los pueblos, los cuales oiran todos estos estatutos, y diran: ciertamente pueblo sabio y entendido,
nacion grande es esta.Se me ocurre afiadir que, tal como lo reitero todavia a quien esté dispuesto a oirme, a cada
momento y en cada trabajo, la gran clave no esta en la palabra en si misma, sino en tener la disposicién para ponerla por
obra. Alli es donde comienza a activarse y a ser elemento claro de victoria. (99) Mas que todos mis ensefiadores he
entendido, porque tus testimonios son mi meditacion. Esto confirma lo que hemos dicho en méas de una ocasion.
Puedes tener un doctorado en teologia y hasta un master en divinidades, pero eso no te ubicara mas cerca de Dios ni
tampoco te ayudara a conocerlo mejor. Lo Gnico que te hace acercar y conocer a Dios, es tener intimidad con El. Y s6lo
teniendo esa intimidad puedes ser, como el salmista, entendido a partir de los hechos, actos, manifestaciones y
testimonios de Dios. (100) Mas que los viejos he entendido, porque he guardado tus mandamientos; (101) de todo
mal camino contuve mis pies, para guardar tu palabra. Dice que ha entendido mas que los viejos. Esta palabra que se
utiliza aqui y que se traduce “viejos”, es la palabra hebrea zaqgen, y tiene que ver con anciano, una persona vieja, un
hombre viejo. El verbo utilizado significa literalmente “envejecer”. Porque Zagan quiere decir “barba”, algo que crece con
la edad. Las personas mayores son respetadas en la Escritura porque su experiencia en la vida les ha dado sabiduria.
Los ancianos que acompafiaban a Moisés o0 aconsejaban a los reyes eran hombres mayores y maduros. En esta
referencia el salmista ha sido instruido por el Sefior de tal manera que sabe mas que cualquier persona mayor. Jévenes y
adultos deberian, de igual manera, escuchar a Dios cuando se derrama el Espiritu Santo. A renglén seguido, cuando dice
gue de todo mal camino contuvo sus pies, lo que esta diciendo es que se apartd de caminar por la senda de los impios.
Una cosa es ser pecador, esto ya esta aprendido y se sabe su final. Pero otra cosa es andar en camino de pecadores,
que si bien podria llegar a ser considerado como un error no todavia juzgable, si sus consecuencias inmediatas. A
propdsito de ello, Salomaén escribe en el proverbio 1:15 lo siguiente: Hijo mio, no andes en camino con ellos. Aparta tu

pie de sus veredas.

Mas que la Miel a Mi Boca

(102) No me aparté de tus juicios, porque tu me ensefiaste. ¢ Alguien sabe por qué la Palabra de Dios implica juicio de
su parte? Porque tiene la capacidad de determinar quién es quién. Para entenderlo, deberas recordar que cuando
decimos Juicio, de ninguna manera estamos hablando de catastrofes, lluvia de fuego, terremoto ni tsunamis. Eso, en todo
caso, podria llegar a ser, -si Dios asi lo permite- parte de la ejecucion de una sentencia. Peo aqui no estamos hablando
de sentencia, estamos hablando de juicio. Y juicio es el acto de separar lo verdadero de lo falso. Y lo Unico que puede
determinar qué cosa es verdadera y qué cosa es falsa, o qué persona es genuina y qué persona es falsa, es la Palabra
de Dios. Por eso el salmista expresa que nunca se apart6 de ellos, simplemente porque provenian de Dios. (103) jCuan
dulces son a mi paladar tus palabras! Mas que la miel a mi boca. Todos los que alguna vez pasaron por las areas de
la formacion de locutores, saben que existen distintos medicamentos caseros para combatir la disfonia vocal o,
sencillamente, la afonia. Las mezclas suelen ser de lo més pintorescas y curiosas, pero llamativamente, uno de los
elementos que jamas esta ausente de cualquier medicina doméstica relacionada con nuestras cuerdas vocales, es la
miel. Y si a eso lo relacionamos con el alimento espiritual que es la Palabra de Dios, podremos ver que en muchos
pasajes de la Escritura se habla de ella, (O de la Ley, cuando se trata del Antiguo Testamento), se la relaciona con
comerla. En el Salmo 19, David viene hablando de los mandamientos de Dios, y en el versiculo 10 alude a sus juicios. ¢,Y
sabes qué dice alli de ellos? Deseables son mas que el oro, y mas que mucho oro afinado; y dulces mas que la
miel, y que la que destila del panal. (104) De tus mandamientos he adquirido inteligencia; por tanto, he aborrecido
todo camino de mentira. Esta es una verdadera asignatura pendiente en los cristianos. Ni por asomo tengo veleidades

profesionales, esnobistas y mucho menos clasistas, pero en algunas ocasiones créeme que avergiienza escuchar a



hermanos que, con escasisima informacion y altamente deficiente formacioén, pretenden darle catedra de vida a un
mundo que, de arranque, los ridiculiza por ello. No estoy diciendo con esto que todos los cristianos deberian pasar por la
universidad, no. No puedo decirlo por una sencilla razén: yo no lo hice ni creo que lo haga, ya. Sin embargo, el que
suponga que un creyente no tiene que ser inteligente, es alguien que todavia ve al evangelio como una forma de religion
y no como un estilo de vida. Porque este estilo de vida que hemos abrazado, contiene un elemento especifico, preciso y
contundente para dotarnos de la inteligencia que nos permita competir en igualdad de condiciones con un mundo
incrédulo, impio y pecador, pero formado intelectualmente. Y ese elemento es la lectura, meditacion, profundizacion y
puesta por obra de la Palabra de Dios. Quien conoce intimamente a Dios, puede llegar a pensar como El esta pensando.
Y aquellos que son capaces de pensar con la mente de Dios, podran tener las fallas y errores que tu quieras, pero jamas
alguien podra decir que no son inteligentes. Version Popular. jCuanto amo tu ensefianza! jTodo el dia medito en ella!
Tus mandamientos son mios para siempre; me han hecho méas sabio que mis enemigos.Entiendo mas que todos
mis maestros porque pienso mucho en tus mandatos.Entiendo mas que los ancianos porque obedezco tus
preceptos.He alejado mis pies de todo mal camino para cumplir tu palabra.No me he apartado de tus decretos
porque tu eres quien me ensefia.Tu promesa es mas dulce a mi paladar que la miel a mi boca.De tus preceptos he

sacado entendimiento; por eso odio toda conducta falsa.

NUN

Heredero del Trono

En arameo, nun significa "pez". La mem, las aguas del mar, es el medio natural de la nun. Ella "nada" en la mem,
cubierta por las aguas del "mundo oculto", alli las criaturas no tienen conciencia de si mismos. Al contrario del pez, los
animales terrestres que estan expuestos sobre la faz de la tierra, si tienen autoconciencia. Las almas de Israel se dividen
en dos categorias generales, simbolizadas por los peces y los animales terrestres. Los dos prototipos de estas categorias
son el leviatan y las behemot. En el presente, estas dos categorias de almas corresponden a las dos tendencias innatas y
atractivos para el alma, para las dos dimensiones de la Tora, una oculta y secreta y la otra legal y revelada. En el futuro,
los dos prototipos de leviatan y behemot se uniran en la batalla, cada uno "matando” el ego del otro, para luego unirse
juntos en verdadera union. La "carne" de ambos sera luego servida en el banquete de los tzadikim en el Mundo por Venir.
Las almas de los tzadikim "consumen"” la misma raiz de conciencia de nuestro presente nivel de alma, ara integrarla
("digerir") a un totalmente nuevo y mas elevado nivel de conciencia. "Leviatan" equivale, segin su guematria, a maljut,
("reino" 496). En cabal&, maljut en el mundo de Emanacién Divina, es representado por el mar, cuya marea es controlada
por el poder de la luna, por el simbolo del rey David (al ver la luna nueva decimos: "David el rey de Israel vive por
siempre"). Cuando maljut desciende para dar vida a los mundos inferiores, esta simbolizado por la tierra. Asi, el leviatan
es el simbolo de la Fuente Divina del "reino". En hebreo, nun significa "reino", y en particular el "heredero del trono". La "
nun" es la letra niumero catorce del alef-bet, que equivale numéricamente a "David", el progenitor del eterno Reino de
Israel. El heredero de David es Mashiaj ben David, del que fue dicho: "Mientras el sol exista, su nombre va a mandar".
Nuestros sabios nos ensefian que uno de los nombres del Mashiaj es Inon ("regira"), que es analogo a nun. Mashiaj es
conocido también como "el descarriado” o, literalmente, el "caido”. Como aprenderemos en el secreto de la letra samej, la
nun no aparece en el salmo 145, pero es sostenido por la trascendente misericordia de Dios, como esta expresado en la
siguiente letra samej. En general, la nun corresponde en la Tora a la imagen de caer. El alma misma del Mashiaj
experimenta continuamente caidas y muerte; si no fuera por la siempre presente Mano de Dios que lo "atrapa”, se podria

estrellar contra el suelo y al destrozarse, morir. La conciencia de caer, es el reflejo de la falta de ego del pez en su



acuatico medio natural, cuando es forzado a revelarse en el suelo seco. Esta es como la experiencia de un tzadik oculto,
cuando es forzado de Arriba a revelarse por el bien de Israel y el mundo. Encontramos esto ejemplificado en la vida y
ensefianzas del Baal Shem Tov, y lo podemos extender a la vida del Mashiaj. Finalmente, el "destino" de Mashiaj y su
generacion es asumir el nivel de mar en la tierra, para experimentar, paradéjicamente, la auto anulacion de la propia
conciencia, como esta dicho en el versiculo de Isaias con el que Maiménides concluye su Codigo de la Ley Judia (cuya
seccion final, "Las Leyes de Reyes", culmina con la descripcion de la venida del Mashiaj): "porque la tierra estara llena del

conocimiento de Dios, como las aguas cubren el mar".

¢ Hay Sacrificios Agradables?

(105) Lampara es a mis pies tu palabra, y lumbrera a mi camino. Todos tenemos muy poca experiencia en la vida
como para vivirla sin guia alguna. La Palabra de Dios es esa guia. Este salmo que estamos examinando revela multiples
aspectos de la Palabra de Dios, y muestra cuanto puede asistirnos en las circunstancias practicas de la vida. Pero ninguin
versiculo en particular aborda esto mas claramente que este que terminamos de leer, donde la Palabra de Dios se
compara con una lampara que alumbra nuestro camino, dirige cada uno de nuestros pasos y brinda sabiduria a nuestros
planes futuros. Josué vincula la aplicacion regular de la Palabra de Dios a la vida como el camino méas seguro, tanto para
el éxito como para la prosperidad. Ademas, el salmo 119 destaca la sabiduria que la Palabra de Dios ofrece al simple,
una verdad que advierte contra tomar decisiones basadas en sinrazones o engafios humanos. También el Libro de los
Proverbios nos recuerda que las admoniciones o correcciones que la Biblia contiene son parte de la luz que nos ofrece,
tanto como cualquier otra afirmacién positiva que podamos hallar en ella. Permite que la Palabra de Dios te guie, corrija,
instruya, dirija, ensefie y confirme. Jamas te apresures a actuar sin ella, en nada. El Proverbio al cual aludiamos
anteriormente es el 6:23, donde podemos leer: Porque el mandamiento es lampara, y la ensefianza es luz, y camino
de vida las reprensiones que te instruyen. (106) Juré y ratifiqué que guardaré tus justos juicios. A propésito de lo
que aqui se dice, hay un texto que se encuentra en el Libro de Nehemias, capitulo 10 y versos 28 y 29, donde se puede
leer: Y el resto del pueblo, los sacerdotes, levitas, porteros y cantores, los sirvientes del templo, y todos los que
se habian apartado de los pueblos de las tierras a la ley de Dios, con sus mujeres, sus hijos e hijas, todo el que
tenia comprension y discernimiento, se reunieron con sus hermanos y sus principales, para protestar y jurar que
andarian en laley de Dios, que fue dada por Moisés siervo de Dios, y que guardarian y cumplirian todos los
mandamientos, decretos y estatutos de Jehovéa nuestro Sefior. (107) Afligido estoy en gran manera; vivificame,
oh Jehova, conforme a tu palabra. Seguramente que en alguna ocasion, sea por la causa que fuera, te ha tocado vivir
tiempos o momentos de afliccion. Alguna pérdida, algin contratiempo importante, algin problema de salud, de
sentimientos, o de emociones. Afliccion. ¢ Qué instancias tremendas, verdad? Todo parece derrumbarse a tu alrededor y
td, que hasta alli quizas has dado a todo el mundo que te rodea una sana y santa imagen de cristiano fiel y victorioso, de
pronto no sabes donde meterte para esconder tu angustia y tu afliccion. La pregunta, es: ¢ Qué haras? Algunos iran
corriendo a hablar con su pastor, otros haran una sesion de sanidad interior y, los menos, pero que también los hay,
acudiran a psicélogos. Cristianos, eso si. Sin embargo, la solucién, a partir de lo que terminas de leer, es mucho mas
simple: toma tu Biblia, sumérgete en lo que alli esta escrito. Créelo, asumelo como real y pasa a ponerlo por obra en tu
vida ya mismo, y veras, no sin sorpresa, que tu afliccion comenzara a descender hasta desaparecer. jFunciona!

(108) Te ruego, oh Jehov4, que te sean agradables los sacrificios voluntarios de mi boca, y me ensefies tus
juicios. En el Libro del profeta Oseas, en el capitulo 14 y verso 2, leemos: Llevad con vosotros palabras de suplica, y
volved a Jehova, y decidle: quita toda iniquidad, y acepta el bien, y te ofreceremos la ofrenda de nuestros labios.
Entiende que decir “la ofrenda de nuestros labios”, es como decir que vamos a hablar cosas buenas. Es decir que vamos

a hablar del bien. Y decir cosas buenas o decir el bien, es lo que generalmente sintetizamos con una palabra: bendecir.



En la carta a los Hebreos, en el capitulo 13 y versiculo 15, se expresa: Asi que ofrezcamos siempre a Dios, por medio
de él, sacrificio de alabanza, es decir, fruto de labios que confiesan su nombre.La gran pregunta que siempre ha
surgido en todas las escuelas biblicas alrededor de esta expresion, es: ¢ Por qué la alabanza a Dios constituye un
sacrificio? La respuesta no es simple, pero es genuina. La palabra “sacrificio”, aqui, es el vocablo griego thusia, y viene
de la raiz thuo, verbo que significa “matar por un propdsito” La alabanza con frecuencia requiere que nosotros “matemos”
nuestro orgullo, nuestro temor, nuestra dejadez o cualquier cosa que amenace disminuir o interferir con nuestra adoracion
al Sefior. Descubrimos también aqui el fundamento de toda nuestra alabanza; el sacrificio de nuestro Sefior Jesucristo.
Es por El, en El, con El, a El y para El que ofrecemos nuestro sacrificio de alabanza a Dios. La alabanza nunca sera
estorbada con éxito, siempre que la dirijamos hacia El, el Autor y Consumador de nuestra salvacion. jSu cruz, su sangre,
su amor, que nos ha dado el don de la vida y el perdon de nuestros pecados, hacen que la alabanza que le tributamos

constituya un sacrificio vivo!

Eludiendo los Lazos Impios

(109) Mi vida esta de continuo en peligro, mas no me he olvidado de tu ley. En un mundo que, como el actual,
presenta tantas alternativas negativas para las personas de bien, ya sea por robos, asaltos, homicidios, narcotréfico,
terrorismo entre otras, que no le permiten disfrutar de todo lo que el Sefior ha creado para ellas, sera bueno tener en
cuenta lo que David consigna aqui. El era un hombre sometido a distintas amenazas, y segun lo expresa aqui, podia
soportarlas con éxito no desviandose de los conceptos basicos de la palabra de Dios, que por entonces era la ley. En
torno a este mismo tema aunque desde otra perspectiva, Job escribe en su libro, en el capitulo 13 y versos 14 al 16:
¢Por qué quitaré yo mi carne con mis dientes, y tomaré mi vida en mi mano? He aqui, aunque él me matare, en él
esperaré. No obstante, defenderé delante de él mis caminos, y él mismo sera mi salvacion, porque no entrara en
su presencia el impio. (110) Me pusieron lazo los impios, pero yo no me desvié de tus mandamientos. ¢ Qué
significa en términos modernos, que alguien le ponga lazo a alguien? Tengo una sola palabra que me viene a la mente:
trampa. Alguien prepara una trampay la presa, que en este caso seria humana, es tentada por la carnada de esa trampa,
y cae. Muy bonito el simbolo, pero estremecedoramente real y vigente. ¢ Recurso valedero para no caer en esa clase de
trampas? No desviarse de la Palabra de Dios. Hay gente que sana de dolencias mediante practicas que contienen
imposicion de manos por parte de sus hechiceros. ¢ Sabe esa persona lo que le acaban de transferir? Puede que su
dolencia sane por un tiempo, pero... ¢ Y después? De haber leido y creido en su todo la palabra escrita, eso no lo hubiera
tentado ni seducido. En el Salmo 140, David se explaya un poco mas sobre esto, e incorpora a los hacedores de esas
trampas maléficas. En el verso 5, dice: Me han escondido lazo y cuerdas los soberbios; han tendido red junto ala
senda; me han puesto lazos.A esto lo confirma, afirma y amplia en el salmo siguiente, el 141, cuando en sus versos 9y
10, consigna: Guardame de los lazos que me han tendido, y de las trampas de los que hacen iniquidad. Caigan
los impios a una en sus redes, mientras yo pasaré adelante. (111) Por heredad he tomado tus testimonios para
siempre, porque son el gozo de mi corazén. Recuerdo que en una ocasion un pretendido maestro biblico ensefiaba a
partir de este verso, que los hijos de los cristianos estaban a salvo de cualquier problema simplemente porque habian
heredado la fe de sus padres. Lamento aclarar que de ninguna manera es asi. Los hijos de cristianos tienen, -en efecto-,
una inmensa fortuna de haber nacido en un hogar de creyentes, pero eso para lo Unico que les sirve, es para tener mas
allanado un camino que, en otras condiciones, suele ser mucho més duro. Pero a la fe deben cultivarla, pedirla y
ejercitarla ellos mismos en un trato puntualmente directo con Jesucristo y sin otro intermediario. Dios siempre tiene hijos,
jamas nietos. Lo que aqui se nos dice, no es que por ser descendientes de cristianos ya seremos cristianos. Eso seria
COmo suponer que si una pequefia perrita se le ocurre parir dos o tres cachorritos en un garaje, los que nazcan en lugar

de ser perritos, seran automoviles. Lo que el salmista consigna es que al tomar los hechos, palabras y testimonios de la



persona misma de Dios para siempre, estos se convierten de manera automatica en el gozo de su corazon. Ya lo decia el
propio Moisés cuando escribié, en Deuteronomio 33:4 que: Cuando Moisés nos ordend unaley, como heredad a la
congregacion de Jacob.Clarisimo. Si aqui la heredad esta constituida por la ley, hoy, esa misma heredad tiene como
protagonista indiscutible a la Palabra de Dios. No a la letra de un libro llamado Biblia, no al discurso religioso de un
llamado predicador: jLa palabra revelada! Esa es la Palabra de Dios, todo lo demas, imitacion. A veces muy barata, a
veces de mejor valor, pero imitacion al fin. (112) Mi corazon incliné a cumplir tus estatutos de continuo, hasta el fin.
Ya lo he explicado en otros textos y en otros contextos, pero bien vale reiterarlo porque este es otro contexto mas.
Cuando en la Biblia leemos algo relacionado con inclinarse, es porque se nos estd mostrando que lo que vamos a recibir
inclinandonos, proviene de algo o de alguien a quien quizas considerabamos por debajo nuestro, ya sea en inteligencia,
capacidad, vision, jerarquia o poderio. Delante de Dios, es la Gnica actitud posible para encontrarse con su verdadera
esencia, con su palabra revelada y con la manifestacién auténtica y no preparada para shows de su poder. Version
Popular. Tu palabra es una lampara a mis pies y una luz en mi camino.Hice un juramento, y lo voy a cumplir:
ipondré en practica tus justos decretos!Sefior, me siento muy afligido; jdame vida, conforme a tu promesa!
Acepta, Sefior, las ofrendas de mis labios, y enséfiame tus decretos.Siempre estoy en peligro de muerte, pero no
me olvido de tu ensefianza.Los malvados me ponen trampas, pero no me aparto de tus preceptos.Mi herencia
eterna son tus mandatos, porque ellos me alegran el corazén.De corazén he decidido practicar tus leyes, para

siempre y hasta el fin.

SAMEJ

El Circulo Infinito

La forma circular de la samej simboliza la fe fundamental reflejada en todos los niveles de la Tora y la realidad: "Su final
esté insertado en el comienzo, y el comienzo en su final". Esta comprensién y percepcion de la unidad inherente entre
comienzo y final, que al ser comprendida en profundidad implica ecuanimidad en todas las etapas del "ciclo infinito", es
de hecho la manifestacién de la Luz Trascendente de Di-s (sovev kol almin), que abarca por igual cada punto de la
realidad. Esta Luz Trascendental presente en todo momento, se denomina "El es la igualdad e iguala lo pequefio y lo
grande”. En nuestro servicio a Dios, esto implica que en relacion a los fendomenos del mundo, todas las cosas deben ser
relacionadas y aceptadas en forma igual. Este es el atributo de ecuanimidad como fue ensefiado por el Baal Shem Tov,
en su interpretacion del versiculo: "Siempre puse [shiviti, de la raiz shavé, 'igual’] a Di-s delante de mi". Mientras que en
los niveles externos de conciencia, uno debe permanecer al margen de los eventos pasajeros del mundo; a niveles mas
profundos de conciencia, en relaciéon a Almas y Divinidad, uno debe estar constantemente aspirando a lograr cada vez
més altos niveles de apego y acercamiento a Dios, y realizar Su Voluntad en la Creacion a través de Tora y mitzvot. En
jasidismo, se explica que el dicho de los sabios: "¢ Quién es rico? El que esta contento con su porcion", se refiere sélo a
las posesiones mundanas, mientras que en relaciéon a asuntos espirituales, no debemos estar nunca satisfechos con
nuestras adquisiciones presentes, sino pugnar por obtener mas. No obstante, como nuestro afan tiene lugar dentro del
contexto general de igualdad externa, también deviene como un circulo, un espiral, con un movimiento dinamico siempre
ascendente. De esta manera, el circulo dinamico existe dentro de otro circulo estatico. Este es el secreto de la frase de la
visién de Ezequiel: "la rueda dentro de la rueda." Como se menciond en nuestra discusion de la letra nun, la samej, que
significa "apoyar", es el poder Divino de apoyar y alzar al "caido". Dice un versiculo: "ella ha caido y no se alzara, la
virgen de Israel". En otro leemos: "Asi como he caido, seguramente me levantaré". La primera estrofa puede ser

entendida como referida al servicio del circulo externo estatico, el atributo de ecuanimidad verdadera en relaciéon con todo



fendmeno mundano. Uno puede caer a un mas "bajo nivel de energia” de la realidad fisica, siendo incapaz de elevarse a
si mismo, y confiar totalmente en la benevolencia de que la Divina Providencia lo sostendra. El segundo verso, implica
una motivacion interna y activa de levantarse, aunque dependa seguramente del soporte y la ayuda de la Divina
Providencia, y puede ser entendido como el servicio del circulo dinamico e interno de la aspiracion espiritual. Como es el
caso para dos circulos concéntricos, la base del circulo exterior desciende por debajo del circulo interno, aunque su
porcion superior es mas alta que el del circulo interior. Esta es en si misma la manifestacion definitiva de "el final" se
inserta en el "comienzo". "El final" se refiere aqui al servicio del circulo externo. "El comienzo", se relaciona con el objetivo
ultimo del circulo interior, la revelacién de abajo, en los Mundos, de la Esencia misma de Di-s, presente en forma latente
en la fe simple, inherente en el servicio mundano de ecuanimidad.

Jamas Seras Avergonzado

(113) Aborrezco alos hombres hipécritas; mas amo tu ley. Quien suponga que cuando el salmista declara aborrecer
a los hombres hipdcritas esta refiriéndose a gente no creyente, impia, pecadora y pagana, esta absolutamente
equivocado. A lo que el salmista se refiere aqui, es a la clase religiosa que se hace pasar por creyente. ¢,Por qué digo
esto que suena a invento personal? Simple, porque la Palabra de Dios me avala. Jeremias 23:15, expresa: Por tanto, asi
ha dicho Jehova de los ejércitos contra aquellos profetas: He aqui que yo les hago comer ajenjos, y les haré
beber agua de hiel; porque de los profetas de Jerusalén sali6 la hipocresia sobre toda la tierra. ¢ De dénde dice
que salid la hipocresia en toda la tierra? De los profetas. Se sobreentiende, de los falsos profetas, de esa clase religiosa
que se hacia pasar por profeta, no de los auténticos profetas de Dios. Y no es el Unico texto. Mateo, en su evangelio y en
23:28, en referencia a los fariseos, reproduce lo que Jesus les dice: Asi también vosotros por fuera, a la verdad, os
mostrais justos a los hombres, pero por dentro estais llenos de hipocresia e iniquidad. No hay un solo pasaje en
donde se le adjudique hipocresia a un soldado romano, un César o un paisano comun del mundo secular. Siempre que
se pronuncia esa palabra, esta dirigida a alguien relacionado con la iglesia o una supuesta iglesia. A ellos se refiere
Santiago cuando en 1:8 de su carta, expresa: El hombre de doble animo es inconstante en todos sus caminos.

(114) Mi escondedero y mi escudo eres tU; en tu palabra he esperado. El machismo vernaculo seguramente
reaccionard y dird: ijNo es de hombres esconderse! O sino: ¢Qué clase de valiente soy que necesito esconderme detras
de mi Padre? La asuncion de esta palabra emana precisamente de esto ultimo que he dicho: somos todavia muy
inmaduros y nifios en esta feroz guerra espiritual en la que por ir a Cristo estamos metidos, como para poder pelearla por
nosotros mismos y sin ayuda de nuestros mayores. ¢ No corrias a buscar ayuda de tu padre cuando eras pequefio y
algun peligro te amenazaba? Esto es lo que Dios te est& proponiendo hoy, pero no desde lo cobarde o pusilanime, sino
desde la profundizacion de Su palabra. Porque dice que Dios es su escudo, (Esto es: el que se coloca entre la agresion y
él mismo), y su escondedero, pero todo ello en la confianza de estar esperando en el cumplimiento de Su palabra. En el
Salmo 32, David no se refiere a esto calificandolo como escondedero, sino como refugio. Alli dice en el verso 7:

Ta eres mi refugio; me guardaras de la angustia; con canticos de liberacién me rodearas.En el Salmo 91, mientras
tanto, que es el que se refiere casi con exclusividad a la seguridad de descansar en la presencia de Dios, el escondedero
y anteriormente refugio, toma otro nombre: abrigo. Dice en el primer verso: El que habita al abrigo del Altisimo morara
bajo la sombra del Omnipotente. (115) Apartaos de mi, malignos, pues yo guardaré los mandamientos de mi Dios.
No es una amenaza, es una advertencia mezclada con decreto. Si la maldad toca a un hijo de Dios, la inmediata reaccién
de éste sera acudir al poder de su Padre, al cual tiene acceso por la simple obediencia a Su Palabra. La Palabra de Dios
ha sido la creadora y la fuente de todo, no dejara de serlo por algiin maligno que pretenda sabotear sus planes. Lo reitera
en el salmo 6 y verso 8, cuando expresa: Apartaos de mi, todos los hacedores de iniquidad; porque Jehova ha oido
lavoz de mi lloro.Lo vuelve a consignar en el salmo 139, cuando en el verso 19, dice: De cierto, oh Dios, haras morir
al impio; apartaos, pues, de mi, hombres sanguinarios.



Y ahora podremos comprobar que Jesus reitera el concepto, el principio ante los falsos, cuando en el evangelio de
Mateo, capitulo 7 y verso 23, declara: Y entonces les declararé: nunca os conoci; apartaos de mi, hacedores de
maldad. (116) Susténtame conforme a tu palabra, y viviré; y no quede yo avergonzado de mi esperanza. Esta
escrito (Y aqui el salmista lo recuerda), que la Palabra de Dios, simple y solamente Su palabra, sera suficiente sustento
para nuestras vidas. Y que también actuara conforme a su poder, para alejar cualquier posibilidad de vergiienza hacia el
evangelio, un sentir que ha sido de piedra de tropiezo desde siempre para la consecucion de la mision ordenada. EL
propio salmista lo valida en otro escrito, en el Salmo 54:4, cuando expresa: He aqui, Dios es el que me ayuda; el Sefior
esta con los que sostienen mi vida.Y no es el Unico, en el Salmo 25:2 afiade: Dios mio, en ti confio; no seayo
avergonzado, no se alegren de mi mis enemigos. En el mismo contexto, pero ya en tiempos mas modernos, Pablo de
alguna manera confirma y corrobora lo dicho por David, cuando en su carta a los Romanos, capitulo 5y verso 5, sefiala:
Y la esperanza no avergiienza; porque el amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazones por el Espiritu
Santo que nos fue dado.Y lo refirma en la misma carta, mas adelante, en el capitulo 9 y verso 23: Y para hacer
notorias las riquezas de su gloria, las mostro para con los vasos de misericordia que él prepard de antemano

para gloria.

Consumidos Como Escoria

(117) Sostenme, y seré salvo, y me regocijaré siempre en tus estatutos. La Palabra de Dios es el Gnico sostén que
tenemos los creyentes. No es casual ni circunstancial que Jesus se haya defendido de la tremenda tentacion a la que
Satanas lo someti6 en el desierto durante esos cuarenta dias, usando precisamente la Palabra. Ella emané el poder de
Dios y ese poder venci6 esa prueba. De alli que, en lo subsiguiente, sélo quedara recordar ese evento y regocijarse
siempre en esa Palabra, nos agrade o no, sea lo que esperamos o no. Dios es Soberano y sabe perfectamente lo que
hace, cuando lo hace, cémo lo hace y con quién lo hace. (118) Hollaste a todos los que se desvian de tus estatutos,
porque tu astucia es falsedad. Todavia hay cristianos que, no habiendo leido correctamente el texto, siguen declarando
que los hijos de Dios debemos ser mansos como palomas y astutos como serpientes. Y ¢ Sabes qué? No es eso lo que
dice. No utiliza el término astuto, nosotros lo utilizamos. Lo que alli dice es que debemos ser prudentes como serpientes.
Porque la astucia, y este texto lo confirma, proviene de la falsedad, y todo lo que es falso, proviene del infierno. Y todo lo
falso que proviene del infierno, esta preparado para desviarnos de la Palabra y llevarnos al error y al fracaso.

(119) Como escorias hiciste consumir a todos los impios de la tierra; por tanto, yo he amado tus testimonios.
Trabajé durante muchos afios en una gran empresa del area siderurgica. Producia acero. Y para llegar al acero,
previamente y a partir de diversos minerales en combustion, debia obtenerse hierro de primera fusion. Luego, mezclando
ese hierro con otra clase de elementos y sometiéndolos a altisima temperatura, se arribaba a la obtencion de acero. En
ambos casos, tantos los altos hornos productores de arrabio o hierro de primera fusiéon, como los convertidores que
obtenian el acero, arrojaban desechos que no servian para nada y debian ser arrojados como desperdicios sin valor
alguno. ¢ Sabes como se llaman en siderurgia esos desechos? Escoria. Al respecto, en el libro de Ezequiel, capitulo 22 y
verso 18, leemos: Hijo de hombre, la casa de Israel se me ha convertido en escoria; todos ellos son broncey
estafio y hierro y plomo en medio del horno; y en escorias de plata se convirtieron. (120) Mi carne se ha
estremecido por temor de ti, y de tus juicios tengo miedo. Esta bien descripto el sentir. Cuando no estamos dentro
de los parametros de conducta o vida que Dios ha trazado para nosotros, y cuando no prestamos interés ni atencion con
lo que Su Palabra nos determina, ingresamos en un estado absolutamente carnal que nos lleva a un temor indescriptible
a los juicios divinos. Y lo que se estremece o tiembla de temor no es nuestra estructura creada, sino nuestra carne, que
como ya sabemos, suele estar expuesta en mayor medida al ataque satanico. A esto en alguna medida lo relata con
claridad el profeta Habacuc, cuando en el capitulo 3y verso 16 de su libro, expresa: Of, y se conmovieron mis
entrafias; a la voz temblaron mis labios; pudricion entré en mis huesos, y dentro de mi me estremeci; si bien
estaré quiero en el dia de la angustia, cuando suba al pueblo el que lo invadira con sus tropas.



Version Popular. Odio a la gente hipdcrita, pero amo tu ensefianza.Tu eres quien me amparay me protege; en tu
palabra he puesto mi esperanza.jAléjense de mi, malvados, que quiero cumplir los mandatos de mi Dios!

Dame fuerzas, conforme a tu promesa, y viviré; ino defraudes mi esperanza!Ayludame, y estaré a salvo; asi
cumpliré siempre tus leyes.Tu desprecias a los que se apartan de tus leyes, porque sus pensamientos no tienen
sentido.Los malvados de la tierra son parati como basura; por eso yo amo tus mandatos.Mi cuerpo tiembla de

temor delante de ti; jsiento reverencia por tus decretos!

AIN

La Providencia Divina

Ella [la tierra de Israel] es la tierra que Dios tu Dios pretende; los ojos de Dios tu Dios estan siempre [mirando] en ella,
desde el principio del afio hasta el fin del afio". El ciclo anual, desde el principio al final (“el final incluido en el principio"),
alude al "ciclo infinito", el secreto de la letra samej, como se explico antes. La Providencia Divina, los "ojos" de Dios
controlando el ciclo, es el secreto de la letra siguiente ain, que significa "0jo". Aunque la revelacion primordial de la
Providencia sobrenatural es en la Tierra de Israel, se le ordena al judio en exilio crear algo de la santidad existente en
cada uno, en cada una de las escalas de la didspora, reconociendo las Providencia Divina donde quiera que esté. Al
entrar a la Tierra de Israel, la segunda ciudad a ser conquistada por Joshua fue Ai, que se escribe ain-iud, forma
abreviada de la ain (ain-iud-nun, donde la nun cae) "el Ojo". Jerico, la primera ciudad a ser conquistada, viene de la
palabra hebrea reaj, el sentido del olfato. En el jasidismo se ensefi6é que el origen de este sentido es en keter, la
sensibilidad supraconciente que dirige la motivacion del Deseo o Voluntad. La palabra hebrea para la "tierra", eretz,
deriva de la palabra ratzon, "deseo", como ensefian nuestros sabios: "¢ Por qué es llamada eretz? Porque desea hacer la
Voluntad de su Creador". La vista es el primer sentido consciente, correspondiente a la sefira de jojma, "sabiduria”. En la
conquista de Jericé, Ajan - relacionado a la palabra ain [la caf de Ajan equivale a la guematria de la escritura completa de
la iud (iud-vav-dalet) de ain, 20] - codicio el botin prohibido. El tragico resultado fue la derrota inicial de Israel en la batalla
de "el Ojo". Codiciar, es el defecto espiritual de la visién del ojo. Sélo cuando el pecado de la codicia fue rectificado, se
entreg6 "el Ojo" al pueblo judio. Ante la derrota inicial, Joshua cayé desesperado sobre su rostro, mas Dios le ordend:
"Alza, santifica al pueblo.... Hay algo maldito en medio de ti, Israel; no te podras imponer a tus enemigos hasta que no lo
remuevas de tu seno". Se le dijo a Joshua "alza", aunque el pueblo no se podia "alzar". Esto alude al secreto de los dos
circulos concéntricos de la letra samej: el circulo exterior y estatico, que sostiene la caida de la nun, y el dinamico e
interno, dirigido en definitiva por la Providencia Divina de la ain. La escritura completa de la letra ain equivale a 130,05
veces 26, siendo 26 el valor numérico del Nombre Havaia. En cabala, este fendmeno se aprecia al entender que el ojo
posee cinco poderes Divinos. El ojo derecho posee cinco estados de bondad, mientras que el izquierdo posee cinco
estados de severidad o poder. En los salmos, encontramos dos versiculos en relacion a la Providencia de Dios sobre el
hombre. Uno dice: "El Ojo de Dios esté sobre el que es temeroso de EI". El otro asevera: "Los Ojos de Dios estan en los
tzadikim". El atributo de temor a Dios, se refiere a la conciencia de la sefira de maljut, "reino", asemejado a la mujer
virtuosa: "la mujer temerosa de Dios, ella sera alabada". Maljut esta constituida y dirigida por los cinco "poderes", el
secreto del ojo izquierdo de Dios. Por esta razén, en el primer versiculo "Ojo" esta en singular, refiriéndose solo al ojo
izquierdo. En la "figura masculina", correspondiente a los seis atributos emotivos del corazén, la Providencia refleja el
balance entre las cinco bondades junto con los 5 poderes de Dios. Por eso en el segundo versiculo, aparece la forma
plural "ojos", en referencia a ambos Ojos de Dios. Se ensefia asiduamente en el jasidismo, que ese 0jo en singular

encierra una referencia oculta al "ojo siempre abierto" de keter, la supraconciencia. Aqui, el singular es el secreto de "todo



es correcto”, como esta escrito "no hay lado izquierdo en el Anciano, todo es derecho”. El temor a Dios, que es el
recipiente del alma para contener y revelar este tan escondido y supremo nivel de Providencia, es el temor reverencial
frente a la percepcion de la Luz Trascendente de Dios, permeando cada punto de la realidad, como se ensefi6 en el
secreto de la samej. En el servicio Divino del alma, estos tres niveles de Providencia corresponden a las tres etapas de
servicio: sumisién, separacion, y dulcificacién, como fue ensefiado por el Baal Shem Tov. Todo esto lleva a su ensefianza
fundamental y que incluye a todas, en relacion a la "Providencia Divina particular". La experiencia inicial de que incluso la
mas minudscula de las acciones propias es observada y registrada Arriba, lo lleva a uno a un estado de sumision y temor
al Reino de los Cielos, cuyas Ley y Orden controlan el universo. Uno entonces experimenta como los Ojos de Dios
observan y custodian amorosamente a cada uno de los hijos de Israel. Esto lo hace percibir la separacion existencial
entre lo sagrado y lo profano, lo justo y lo injusto, y a identificarse con el bien. Finalmente, uno experimenta el Ojo Infinito
de Dios dirigiendo toda cosa creada hacia la definitiva realizacion de su cometido, llevando de esta manera a toda la
Creacion a consumar su Propésito Divino. De esta manera, este temor que sentimos, es en definitiva por enfrentarnos a

la revelacion del Amor Infinito de Dios hacia todo ("todo es correcto). Este es el secreto de endulzar.

Cuando Tus Ojos Desfallecen

(121) Juicio y justicia he hecho; no me abandones a mis opresores. (122) Afianza a tu siervo para bien; no
permitas que los soberbios me opriman. Esta es una sentencia que va mucho mas alla de una poética habitual
relacionada con la literatura hebrea encerrada en los salmos. Este es un principio practico a tener muy en cuenta en la
sociedad moderna por todos aquellos creyentes que se ven oprimidos por la soberbia de un sistema que,
indefectiblemente y pese a toda su discursiva demagogia del respeto y demas, cuando se entere que es seguidor de
Jesucristo, lo va a dejar afuera de todo lo que pueda. Los motivos, son simples y estan a la vista: no le sirve ni puede
servirle a un sistema perverso, corrupto e insensible, la personalidad honesta, recta, integra e incorruptible de un
verdadero hijo de Dios. Por el simple hecho de manejarse con juicios sanos y justicia recta, los soberbios que
generalmente se convierten en opresores, procuraran destruirlo. El poder de Dios los afianzara y, mientras su mayor
preocupacion sea la de refugiarse en la palabra de Dios, nada, pero absolutamente nada forjado en este mundo, podra
conmoverlos ni sacarlos de su objetivo. (123) Mis ojos desfallecieron por tu salvacién, y por la palabra de tu justicia.
(124) Haz con tu siervo segln tu misericordia, y enséfiame tus estatutos. ¢ Qué cosa es desfallecer? Abatirse,
perder el animo. De alguna manera, esta expresion que usa David aqui en este salmo, tiene que ver con frustracion, con
desanimo, con cierta actitud (O falta de actitud) para seguir librando la buena batalla. Es como si de pronto, en medio de
tus circunstancias criticas, tu dejas caer tus brazos y dices: “jBasta! jNo doy més! jQue sea lo que Dios quiera! Es muy
bueno eso de dejarle a Dios nuestras cargas y problemas, pero eso debe hacerse luego de buscarlo en oracién y ver si
por alguna razén singular, El no nos esta empujando a pelear a nosotros, en lugar de venir a hacerlo El y librarnos del
asunto. Aqui el salmista da a entender que tiene muy serias dudas respecto a su salvacion. Y déjame decirte que David
no sera el Unico que experimentara ese raro sentir dentro del pueblo santo. Todos nosotros, quien mas, quien menos,
alguna vez ha luchado fieramente con esas mentiras satanicas que te aseguran que lo malo que hiciste es demasiado
malo como para que Dios pueda perdonartelo, y que tu suciedad es muy grande como para que encuentres forma de
lavarte y limpiarte. No lo oigas. Esa es una tremenda mentira que, lamentablemente, al infierno le ha dado demasiado
resultado hasta hoy. No te olvides que el engafio es el mayor arma que Satanas tiene para desviarte de tu camino y
mermar tu fe. El no puede impedir que el poder y la Gracia de Dios te liberen, pero si puede hacer, (Y de hecho lo hace

en muchas ocasiones), es convencer con sus mentiras al cristiano y llevarlo a éste a que no crea ni acepte esa liberacion.



Mas que al Oro Puro

(125) Tu siervo soy yo, dame entendimiento para conocer tus testimonios. jQué inteligente y humilde es el pedido
de David! Le dice que le dé entendimiento para conocer sus testimonios. No muestra un doctorado en Teologia ni un
master en Divinidades; muy por el contrario, exhibe una insuficiencia personal notoria y la necesidad imperiosa de contar
con la guia y el auxilio del Espiritu Santo para poder entender los principios de Dios. Y en cuanto a su calidad de siervo,
no es mera muletilla de templo, ya que el mismo salmista lo reitera en el Salmo 116 y verso 16: Oh Jehova, ciertamente
yo0 soy tu siervo, siervo tuyo soy, hijo de tu sierva; t has roto mis prisiones. (126) Tiempo es de actuar, oh
Jehova, porque han invalidado tu ley. Esto es lo mismo que decir hoy que los creyentes debemos actuar ya mismo y
con toda precision, porque en una gran mayoria de lugares, la religion cristiana ha terminado invalidando la palabra de
Dios como base de sustento principal de su fe y accionar. Coincido totalmente y estoy en pleno acuerdo en lo de actuar.
S6lo una pregunta para la cual yo presumo que tengo una respuesta, aunque no sé si es la correcta. ¢ Tendras td una
respuesta a la pregunta de: ¢ Como debemos actuar? Porque cuando decimos actuar, todos suponemos que se trata de
tomar una Biblia y arrojarsela por la cabeza a los mas tercos y obstinados en seguir como si no ocurriera nada. Pero no
es asi: actuar es, simplemente, vivir una vida conforme al propdsito, la voluntad y el corazon de Dios, y dejar que el
mundo nos mire. (127) Por eso he amado tus mandamientos mas que el oro, y mas que oro muy puro. Todos lo
sabemos: el oro es un metal precioso que se extrae de la tierra. Dice su curriculum que es un Elemento quimico de
ndmero atomico 79, masa atémica 196,976 y simbolo Au ; es un metal noble de color amarillo brillante, muy blando, el
mas ductil y maleable de todos los metales, muy resistente a la corrosion y a la oxidacion y buen conductor; se encuentra
en estado libre o combinado, principalmente en las vetas de cuarzo, en los depdsitos de aluviones secundarios y en el
agua marina; se usa, aleado con otros metales, en acufiacion de monedas, en joyeria, orfebreria, para dorar, etc. Ese es
el oro en estado natural. ¢ Y qué sucede cuando hablamos de oro puro? Es el mismo metal mencionado, pero con
tratamiento de purificacién en hornos de alta temperatura. ;Y cdmo entendemos, entonces, la calificacion de “muy puro”.
Cientificamente quizas no es probada, pero en la via practica de los hechos, es el mismo oro que ha sido pasado mas
veces por ese mismo horno y a mayor temperatura. Esto habla claramente de la relaciéon que existe entre las virtudes de
la palabra de Dios y las pruebas que nos presenta la vida en forma de horno personal de purificacion. David reitera en el
Salmo 19:10 hablando de los juicios de Dios: Deseables son mas que el oro, y mas que mucho oro afinado; y dulce
mas que miel, y que la que destila del panal. (128) Por eso estimé rectos todos tus mandamientos sobre todas las
cosas, y aborreci todo camino de mentira. Esta es la clave. Estimar a la Palabra de Dios como lo més recto por sobre
todas las cosas. Y cuando se dice “sobre todas las cosas”, en este punto y en este contexto, lo que se esta tratando de
expresar es puntualmente eso: sobre todas las cosas. No hay una sola cosa en el mundo que esté por encima de la
Palabra de Dios. ¢, Podras entenderlo asi? ¢ Sera factible que lo creas y lo pongas por obra? Porque si lo haces, tal como
lo dice el salmista, empezaras recién alli a aborrecer la mentira, que es el elemento a partir del cual, muchas veces, hasta
se han consolidado poderes, imperios y gobernantes. Version Popular. Nunca he dejado de hacer lo que es justo; no
me abandones en manos de mis opresores.Hazte responsable de mi bienestar; que no me maltraten los
insolentes. Mis 0jos se consumen esperando que me salves, esperando que me libres, conforme a tu promesa.
Trata a este siervo tuyo de acuerdo con tu amor; jenséfiame tus leyes!Yo soy tu siervo. Dame entendimiento,
pues quiero conocer tus mandatos.Sefior, ya es tiempo de que hagas algo, pues han desobedecido tu
ensefianza.Por eso yo amo tus mandamientos mucho mas que el oro fino.Por eso me guio por tus preceptos y

odio toda conducta falsa.



PEI

La Tora Oral

La boca, la letra pei, sigue al 0jo, la letra ain. Las cinco bondades y los cinco poderes de los ojos izquierdo y derecho
referidos en la letra ain, son de hecho las manifestaciones duales de la sefird de daat, - conocimiento -, como es
ensefiado en cabala. Daat es el poder de unién y comunicacién. La Providencia es el poder de daat como se revela a
través de los ojos, mientras que el poder de daat como es revelado por la boca, el habla, es la forma mas explicita de
contacto y comunicacion entre los individuos. Como esta expresado en el versiculo: "y Adam conocié a su esposa Eva",
"conocid", el poder de daat, se relaciona con la unién fisica del marido y su esposa, por eso la forma idiomatica "hablar"
es usada por nuestros sabios al referirse a esa unién. Y asi se nos ensefia en el Zohar: "[el poder de] daat esta oculto en
la boca". Daat como contacto a nivel de los 0jos, es el secreto de la Tora escrita. Al leerla en el servicio de la sinagoga, el
lector debe ver cada letra del Rollo de la Tora; algunas veces, se usa un "dedo de plata" para sefalar y dirigir nuestra
vista hacia cada palabra. El contacto a nivel de la boca es el secreto de la Tora Oral. "No hay otro bien que la Tord". La
pei es la decimoséptima letra del alef-bet, el valor numérico de la palabra hebrea tov, "bien" o "bueno”, como se discutié
en extenso en la letra tet. Las primeras palabras dichas por la "Boca" de Dios: "Y hagase la Luz", espontdneamente
produjeron la luz como la conocemos, y a continuacion fueron vistas por Sus "Ojos" como que "es bueno". La palabra
"bueno", es la treinta y tres de la Tor&, la suma de los valores ordinales de las dos letras ain y pei (33 = 16 mas 17), lo
que alude a la union de los dos niveles de daat, contacto (el de los ojos, la Tora escrita, y el de la boca, la Tora Oral). Se
dice del pueblo de Israel: "TU eres mi testigo, dice Dios" y "El testimonio de Dios esta en tu interior". Con los ojos cerrados
testificamos dos veces por dia: "Escucha, Oh Israel, Dios es nuestro Dios, Dios es uno". La ain de la primera palabra,
Shema, "escucha", y la dalet de la Gltima, ejad, "uno", son escritas de mayor tamafio, y juntas forman la palabra ed,
"testigo”. El alma de cada judio es un "ojo"-testigo de la unidad esencial de Dios. En este mundo debemos cerrar
nuestros ojos fisicos, para revelar el ojo interior de Israel que contempla la Unidad Divina. Al proclamar verbalmente
nuestro testimonio, unificamos los dos niveles de contacto, el del ojo y el de la boca. El expresar sabiduria proviene del
ojo interior del corazén y se dirige a la boca, como estéa dicho: "el corazén del sabio le comunica a su boca". Las palabras
de sabiduria, cuando se expresan sincera y humildemente por la boca, encuentran favor y gracia a los ojos de Dios y el
hombre, como estéa dicho: "las palabras de la boca del sabio encuentran favor". En el Sefer letzird se nos ensefia que la
"ofrenda" para la boca santa es gracia. En el bien, ("No hay otro 'bien' que la Tord") estan inherentes dos propiedades
esenciales: verdad y gracia. Aunque cada dimensién de la Tora expresa una amalgama de ambas propiedades, sin
embargo, en particular la verdad (la "figura masculina", definida en principio por las sefirot de tiferet y iesoden cabald) es
la conciencia primordial de la Tora escrita, mientras que gracia (la "figura femenina" maljut) es la de la Tora Oral. De esta

manera, el poder de la pei, la boca, es expresar la gracia de la Tora Oral.

cMinistradores de Almas?

(129) Maravillosos son tus testimonios; por tanto, los ha guardado mi alma. ¢ Cuantas veces me has escuchado o
leido decir que la iglesia actual se dedica mayoritariamente a ministrar el alma, en lugar del espiritu? Sigo pensando
exactamente eso porque, entiendo, es la pura verdad, aunque nos fastidie. Sin embargo, quien desee tomar defensa a

esa clase de iglesia, podria tranquilamente tomar este verso y ponerlo como prueba indubitable de que, en efecto, Dios



desea ministrarnos el alma. ¢Y sabes qué? No estarian equivocados. Porque Dios, en primer lugar, nos cre6 con un
alma, asi que suena muy coherente de su parte incentivar a ministrarnos esa parte de su creacion. Sélo un problema. Al
igual que el cuerpo, que también es su creacion y también necesita ser alimentado y ministrado, el alma ocupara un lugar
secundario por detras del espiritu. Y eso es lo que la iglesia actual no ha comprendido o aceptado: que en lugar de
preparar sermones emotivos y sentimentales, debera recurrir a la palabra de Dios genuina y auténtica, y permitir que sea
el Espiritu Santo el que nos ministre, y no un hombre elocuente con habilidades histridnicas. (130) La exposicién de tus
palabras alumbra; hace entender a los simples. Me gustaria mucho hablar con tantos y tantos hermanos predicadores
que, con la mejor predisposicién, respeto por sus ministerios y alto trabajo de estudio y preparacion, elaboran sesudos
sermones basados en contenidos historicos, geograficos y sociales relativos al pueblo de Israel y, de ese modo,
entienden que aportan datos mas que suficientes para que quienes los escuchan, puedan conocer esos pormenores que
tanto tuvieron que ver con el evangelio. Pero a mi me gustaria hablar con ellos, desde mi humilde status de casi don
nadie en este ambiente nuestro, y recordarles que esto que esta escrito en este versiculo, es realmente la base de todo
nuestro trabajo. Me habras escuchado decir o escribir que cuando algo te bendice, no soy yo sino el Sefior que fluye a
través de mi, y que yo a lo sumo podré entretenerte e informarte. Muy bien; aqui esta la probanza de eso que digo: dice
que la simple exposicion de la palabra de Dios, (Que ni siquiera llega a ser estudio, sino sencillamente exponerla)
alumbra el camino de los que han decidido creer. A esto se lo confirma de alguna manera el propio Salomén, cuando en
el proverbio 6 y en el verso 23, expresa: Porque el mandamiento es lampara, y la ensefianza es luz, y camino de la
vida las reprensiones que te instruyen.Veamos por un momento y comparemos con lo que vemos de manera
mayoritaria. ¢ Estamos recibiendo luz de parte de la mayoria de los ministros que ocupan canales, radios, videos o
audios? Si tu respuesta es afirmativa, ese ministro esta predicando Palabra genuina. Y de ser asi, ti estds caminando en
plena luz y es muy dificil que te equivoques o caigas en errores. ¢ Sientes que alguno de esos ministros tira de tus orejas
con reprimendas ciertas o, por el contrario, habla con palabras dulces y halagadoras para que no te fastidies? Aqui tu
respuesta intima te proporciona tu respuesta global. David concluye estas apreciaciones en el Salmo 19 y verso 7, donde
dice: Laley de Jehova es perfecta, que convierte el alma; el testimonio de Jehova es fiel, que hace sabio al
sencillo. (131) Mi boca abriy suspiré, porque deseaba tus mandamientos. Es curioso, pero la mayoria de nosotros
cuando lee su Biblia, lo hace como en un conjunto y sin prestar demasiada atencion a lo que verdaderamente dice. Y si
no, fijate en esto: haz la prueba ahora mismo, mientras me lees; trata de suspirar con la boca abierta. ¢ Verdad que es
complicado? Salvo que ingieras el aire por la boca y no por la nariz, ¢Verdad? T ahora te preguntas: ¢, Y eso qué tiene
que ver? Tiene que ver en que, cuando tu aspiras aire, lo que ingresa es oxigeno, claro esta, pero en lo natural. En lo
espiritual lo que ingresa es Espiritu Santo, que es pneuma, que es aire. Y al suspirar, lo que estas haciendo es exhalar
ese mismo aire que, al pasar por tu espiritu humano, sale plenificado de palabra y uncién profética. De eso esta
hablando. Y tiene que ver con lo que se insufla en tu alma. Tanto es asi que los hijos de Coré, en un masquil especial (El
Masquil es un término hebreo que significaba algo asi como una instruccién) que recoge el Salmo 42, dice en el verso 1:
Como el ciervo brama por las corrientes de las aguas, asi clama por ti, oh Dios, el alma mia. (132) Mirame, y ten
misericordia de mi, como acostumbras con los que aman tu nombre. Quisiera saber en este momento cuantos de
ustedes estaran mas o menos preocupados por distintas circunstancias no demasiado sencillas que sacuden sus vidas.
Es licito sentirse con preocupacion cuando enfrentamos algo que, tenemos muy en claro, no podremos solucionar de
ninguna manera con ninguna de nuestras capacidades. De hecho, esto te esta diciendo que la preocupacion es licita en
el hombre que piensa y se mueve fuera de Dios. Porque el que lo hace con Dios como su respaldo esencial y su guia
infalible, no conoce el término preocupacion, sélo conoce, en todo caso, el de ocupacion, y ocupacién en las cosas del
Sefior, no del hombre por jerarquico que sea. Por todo eso, bien vale recordar lo que leemos aqui. Dice que Dios hace
misericordia con todos los que ama su nombre. Y si te llega a invadir la satanica duda respecto a si contigo también lo

haria, recuerda siempre que Dios es misericordioso con los que le aman, por costumbre, lo que equivale a decir, de



manera automatica e infalible. Por eso el mismo David escribe en el Salmo 25 y verso 16: Mirame, y ten misericordia de

mi, porque estoy solo y afligido.

Batallando Contra la Iniquidad

(133) Ordena mis pasos con tu palabra, y ninguna iniquidad se ensefioree de mi. Habras escuchado en muchas
ocasiones referirse a alguien que no esta comportandose adecuadamente, que se reline con personas de dudosa
catadura moral y que en ocasiones, las acompafia en actos inmorales. Y que cuando se habla de esa persona con esas
caracteristicas, se suele decir que no es mala persona, pero que “anda en malos pasos”. Muy bien; este texto que acabas
de leer, te muestra la solucion sin costo para ese problema. La solucion, la Gnica viable y posible, es sumergirse en la
Palabra de Dios. Y no estoy hablando de leer la Biblia cada mafiana al levantarte o hacer un vertiginoso devocional,
(Vaya uno a saber quién habréa inventado este nombre y esta supuesta accion espiritual), estoy refiriéndome a cumplir
con un mandato preestablecido y claro dado por el mismo Dios: escudrifiar su palabra. Y escudrifiar es indagar,
investigar, examinar, meditar, buscarle las cinco patas a un gato que soélo tiene cuatro. En el salmo 17:15, David afiade:
En cuanto a mi, veré tu rostro en justicia; estaré satisfecho cuando despierte a tu semejanza.Y en el 19:13,
concluye: Preserva también a tu siervo de las soberbias; que no se ensefioreen de mi; entonces seré integro, y
estaré limpio de gran rebelion. (134) Librame de la violencia de los hombres, y guardaré tus mandamientos. A
primera y somera lectura, ¢No te parece que el salmista le esta proponiendo un canje a Dios? ¢ Le esta diciendo: mira, si
me libras de todos los que me atacan y me quieren asesinar, yo te prometo que guardaré todos tus mandamientos?
Suena asi, ¢Verdad? Y créeme que en un marco de cristianos como los que td y yo conocemos, puedo asegurarte que la
idea del canje no sonaria tan descabellada. No por nada, cierto sector auto denominado como cristiano, todavia hoy en
pleno siglo veintiuno sigue cumpliendo con promesas de todo nivel, estilo y alcance, y no precisamente a Dios 0 a su Hijo
Jesucristo, sino a hombres y mujeres ya fallecidos que ostentan, por decision de otros hombres, categoria de santos
aptos y dignos de adoracién. Sin embargo, debo consignarte que no es un canje lo que le propone David a Jehova su
Dios. Interpretando correctamente la intencionalidad gramatical de la expresion, lo que el salmista esta haciendo es lo
que deberiamos hacer todos: dividir las responsabilidades conforme a las posibilidades. Yo hago lo posible al maximo,
Dios hace lo imposible al maximo. Co-mision, mision de dos, el Sefior y yo. David lo va a explicar mucho mas claro en el
Salmo 142 y verso 6, cuando dice: Escucha mi clamor, porque estoy muy afligido. Librame de los que me
persiguen, porque son mas fuertes que yo. (135) Haz que tu rostro resplandezca sobre tu siervo, y enséfiame tus
estatutos. Un rostro resplandeciente, como el que el salmista le propone a su propio Dios que exhiba, es una
demostracion de gloria. Porque la gloria siempre ha sido relacionada estrechamente con el resplandor, que es como decir
con la luz. ¢Y qué produciria una presencia de la cual se irradie luz? En primer lugar y casi con prescindencia de todo lo
demas, ausencia de tinieblas. Y eso, en estos tiempos de alta y dura confusion, créeme que no es poca cosa. Por eso se
inserta la segunda expresion del salmista, no por casualidad ni para completar la métrica del gigantesco acréstico que es
este salmo, el méas extenso de todos. Porque al decirle a Dios que haga resplandecer su rostro sobre él, David lo que le
esta pidiendo es luz, que es el equivalente fisico de la revelacion. Porque todos sabemos, aunque muchos prefieran
ignorarlo, que sin revelacion no habra jamas comprension de la palabra de Dios, que en estos términos salmisticos, es
denominada como estatutos. ¢ Quieres que te dé probanza de esto que he dicho? Vete al principio del libro de los salmos,
y observa el salmo 4, también escrito por David, que en su verso 6 sefiala: Muchos son los que dicen: ¢Quién nos
mostrara el bien? Alza sobre nosotros, oh Jehova, laluz de tu rostro. (136) Rios de agua descendieron de mis
ojos, porque no guardaban tu ley. Para entender el significado emocional de este versiculo, es necesario retrotraernos
a una instancia muy grave en la vida de David, su relacion con Betsabé. T conoces la historia. El rey vio a esta mujer

bafiandose y se prendé de ella. Pero ella era casada, cosa que para un rey (E incluso para el propio marido), no era



impedimento, ya que como sefior de todo y de todos, él podia tomar lo que se le antojara por derecho preestablecido,
aunque eso fuera una persona, una mujer, la mujer de otro. David lo hizo y la historia concluye como todos sabemos. Sin
embargo, lo que quiero rescatar en este texto es que lo que el salmista escribe en el inicio del verso. Dice que rios de
agua descendieron de sus 0jos. ¢,No es eso llorar amargamente? Lo es. ¢Y cual es su significado? El final del texto lo
muestra: lavar, limpiar y purificar esos mismos ojos que no habian guardado la ley de Dios. (Y cuando habia sido eso?
En el momento en que se posaron en el cuerpo desnudo de Betsabé y llevaron a su cerebro la llama de la pasion, el
deseo y la posesion. En el libro de Jeremias, en el capitulo 9 y verso 1, leemos: jOh, si mi cabeza se hiciese aguas, y
mis ojos fuentes de lagrimas, para que llore diay noche los muertos de la hija de mi pueblo! Lagrimas. Version
Popular. Tus mandatos son maravillosos; por eso los obedezco.La explicacion de tus palabras ilumina, instruye a
la gente sencilla.Con gran ansia abro la boca, pues deseo tus mandamientos.Mirame, y ten compasién de mi,
como haces con los que te aman.Hazme andar conforme a tu palabra; no permitas que la maldad me domine.
Librame de la violencia humana, pues quiero cumplir tus preceptos.Mira con buenos ojos a este siervo tuyo, y

enséfiame tus leyes.Rios de lagrimas salen de mis ojos porque no se respeta tu ensefianza.

TZADIK

La Fe del Justo

El tzadik vive en su fe". La forma de la letra tzadik o tzadi, se asemeja a la alef mas que cualquier otra letra. Las
veintidos letras del alef-bet se asocian de a dos, formando once "formas comparieras”, segun qué formas se asemejan
mas una a la otra, como se ensefia en cabala. La "amiga" de la alef, el Maestro del Universo, es la tzadik, "el justo” sobre
el cual el mundo se sostiene, como estéa dicho: "El tzadik es el fundamento del mundo". Con la letra tzadik comienza la
palabra tzelem, la "imagen Divina" segun la cual Dios cre6 el hombre. Se ensefia en cabala que la tzadik de tzelem
corresponde a los tres niveles conscientes del alma: mente, corazon y accién, mientras que las dos letras siguientes de
tzelem (lamed y mem) corresponden a los dos niveles trascendentes del alma, "el viviente" (chaid) y "el tnico" (iejida),
respectivamente, como se vio en la letra hei (tzadik en atbash). Estos dos niveles se vuelven conscientes, como dos
estados de fe en la percepcion interna del tzadik: fé en la Luz Trascendente de Di-s, la méaxima fuente de creacion, y en
la misma Esencia de Dios, la maxima fuente de revelacion de Tora y mitzvot. Por esta razon la palabra tzadik (204)
equivale numéricamente a dos veces emuna (102), "fe". También en el versiculo "el tzadik vive en su fe", la palabra "
b'emunatd”, "en su fé", puede ser leido como "bet (2) emunatd”, "dos niveles de su fé". "Viviendo en la propia fé" significa
experimentar la mas inmensa alegria en el servicio de uno a Di-s, como se explica en el Tania. La palabra etz, "arbol" que
fue creado en el tercer dia, tiene la misma guematria de tzelem, 160, la "imagen Divina" con la que el hombre fue creado
en el sexto dia. "El hombre es el arbol del campo”. En cabala, el tercer dia, tiferet ("belleza"), es el origen del sexto dia,
iesod (“fundamento"). Tiferet y iesod estan integrados totalmente en el secreto de la "linea media" - "el cuerpo y el brit son
considerados uno". En el Sefer letzira se nos ensefié que las doce letras simples dentro de las veintidds letras del alef-bet
corresponden a los doce meses del afio. También cada mes se relaciona en particular con un "sentido" especifico del
alma. La letra tzadik es la del mes de Shevat, cuyo "sentido" es el de "comer". El dia quince (el medio) de Shevat,

Tu b'Shevat, es el Afio Nuevo de los Arboles. (la denominacion rabinica para el arbol, "ilan", equivale a 91, la unién de las
dos letras alef y tzadik, que es también la union de los nimeros 26y 65 [(2 - 13) mas (5 -13) =7 - 13=1ma&s 2 més ...
mas 13 = el "triangulo" de 13], el valor del Nombre Havaia como es escrito (iud-hei-vav-hei) y como es leido (alef-dalet-
nun-iud). El "rey de los arboles" es la palmera, de la que se dijo: "El tzadik florecerd como una palmera datilera". La raiz
de "florecer" (peraj) equivale a 288,el secreto de las 288 chispas que cayeron, y que son elevadas por el servicio del
tzadik



en su conciencia Divina, mientras se ocupa del acto de comer. En cada una de sus actividades aparentemente mundanas
del tzadik, el "conoce" (es decir contacta, como esta explicado en el secreto de las dos letras anteriores, la ain y la pei) a
Dios, como esta dicho: "En todos tus caminos (mundanos) condcelo”. La escritura original de la letra tzadik es tzadi, que
significa "cazar". El sagrado "sentido de comer", el "sentido" del tzadik, es la habilidad de cazar con la finalidad de redimir
y elevar, las 288 chispas caidas de la ruptura de los recipientes, como se discutié anteriormente. "El tzadik come para
satisfaccion de su alma" es el versiculo mas relevante del secreto del servicio del mes de Shevat. Las chispas redimidas
sirven para elevar la conciencia del alma del tzadik, a niveles méas elevados aun de percepcion Divina. (137) Justo eres
ta, oh Jehovéd, y rectos tus juicios.(138) Tus testimonios, que has recomendado, son rectos y muy fieles.
Reconocer que Jehova es justo nos da un punto firme para vivir sin miedo. Si sus juicios son rectos, no nacen del
capricho sino del amor que ordena. Sus testimonios no confunden: muestran un camino claro cuando todo parece gris. La
fidelidad de Dios nos ensefia a ser constantes, aun cuando nadie nos vea. Confiar en sus mandatos nos libra de decidir
solo por impulso o conveniencia. Aplicarlos es practico: hablar con verdad, actuar con justicia y cuidar al préjimo. Cuando
erramos, sus juicios no aplastan; corrigen para volver a levantar. Vivir segin su palabra ordena el corazén y aclara las
prioridades diarias. No es teoria espiritual, es una guia para el trabajo, la familia y las decisiones. Seguir testimonios fieles

nos acerca a una vida integra y en paz.

Un Celo Santo y de Paz

(139) Mi celo me ha consumido, porque mis enemigos se olvidaron de tus palabras.(140) Sumamente pura es tu
palabra, y la ama tu siervo. Mi celo me ha consumido, no por enojo vacio, sino por amor a lo que da vida. Duele ver
cémo muchos se olvidan de tus palabras, como si fueran cosa vieja. No las rechazan con odio, simplemente las dejan de
lado por distraccion. Yo mismo corro ese riesgo cuando vivo apurado y sin silencio. Tu palabra es sumamente pura, no
porque sea complicada, sino porque es verdadera. No engafia, no adorna la mentira, no promete lo que no cumple.
Cuando la escucho con el corazén abierto, me ordena por dentro. Me muestra qué soltar y qué cuidar en lo cotidiano.
Amarla no es repetirla, es dejar que me confronte. Es permitir que corrija mis decisiones pequefias de cada dia. Cuando
otros la olvidan, yo quiero recordarla con mi forma de vivir. Que mi celo no sea soberbia, sino fidelidad humilde. Que no
me consuma la rabia, sino el deseo de ser coherente. Porque tu palabra no pasa, aunque el mundo corra rapido. Y en

ella encuentro una verdad que vale la pena amar y vivir.

Pequeiiez Con Memoria

(141) Pequefio soy yo, y desechado, mas no me he olvidado de tus mandamientos.(142) Tu justicia es justicia
eterna, y tu ley la verdad. A veces uno se siente pequefio, como si no contara para nadie. La vida te pasa por encimay
parece que nadie te ve. Pero, aun asi, el corazon decide no soltar lo que es correcto. Ser pequefio no significa estar
perdido. Dios mira lo que el mundo desprecia. Cuando todo falla, sus mandamientos siguen firmes. No cambian con el
tiempo ni con las modas. Su justicia no se gasta, ho se rompe, no se vende. Aunque haya angustia y problemas, la
verdad sostiene. La ley de Dios no engafia ni promete en falso. Caminar derecho cuesta, pero da paz. Aun cansado, uno
sigue porque sabe en quién confia. Ser fiel en lo poco vale mas que aparentar grandeza. Dios levanta al humilde que no
se olvida de su palabra. Y en esa verdad eterna, el alma encuentra descanso. (143) Afliccidon y angustia se han
apoderado de mi, mas tus mandamientos fueron mi delicia.(144) Justicia eterna son tus testimonios; dame
entendimiento, y viviré. Hay dias en que la afliccién y la angustia nos aprietan el pecho y nos roban la paz. No es falta
de fe sentirlo, es parte de caminar en un mundo quebrado. El salmista no esconde su dolor, lo presenta delante de Dios



con honestidad. En medio de esa presion, descubre algo sorprendente: la Palabra de Dios sigue siendo su delicia. No
porque todo esté bien, sino porque alli encuentra verdad cuando todo tiembla. Los mandamientos no son una carga mas,
son un ancla para el alma cansada. Cuando el corazdn esté confundido, la justicia eterna de Dios no cambia. Sus
testimonios nos recuerdan quién es El y quiénes somos nosotros. Pedir entendimiento no es buscar respuestas rapidas,
es buscar sabiduria para vivir. Dios no siempre quita la angustia de inmediato, pero da luz para atravesarla. Ese
entendimiento nos ensefia a decidir mejor, a hablar con gracia y a esperar con fe. Vivir, en sentido biblico, es mas que
respirar: es caminar alineados con la verdad. Hoy también podemos elegir volver a la Palabra cuando el alma esta
oprimida. Alli Dios nos forma, nos sostiene y renueva nuestras fuerzas interiores. Con entendimiento recibido de El, aun
en la afliccion, aprendemos a vivir de verdad. Version Popular. Sefior, tl eres justo; rectos son tus decretos.

Todos tus mandatos son justos y verdaderos. Me consume el celo que siento por tus palabras, pues mis
enemigos se han olvidado de ellas. Tu promesa ha pasado las mas duras pruebas; por eso la ama este siervo
tuyo. Humilde soy, y despreciado, pero no me olvido de tus preceptos. Tu justicia es siempre justa, y tu
ensefianza es la verdad. Me he visto angustiado y en aprietos, pero tus mandamientos me alegraron. Tus

mandatos son siempre justos; jdame entendimiento para que pueda yo vivir!

COF

La Santidad en Riesqgo

La letra hebrea ? (Qof/ Cof) es una de las mas ricas y paraddjicas del alfabeto, precisamente porque une lo mas bajo con
lo mas alto. Valor fonético: /k/ gutural (similar a “k”, pero mas profunda que ? kaf) Valor numérico (guematria): 100
Posicion en el alfabeto: 192 letra Clasificacion: Letra gutural profunda La raiz ?-?-? esta relacionada con: Qof como “mono
" 0 simio (imitacién) Ideas de copia, imitacion, reflejo En hebreo biblico y rabinico, esta nocién de imitaciéon es ambigua:
Puede ser aprendizaje O puede ser falsificacion de lo auténtico Desde una perspectiva linguistica, Qof se diferencia de
Kaf (?) en que Kaf es una “k” frontal, mientras que Qof es posterior, pronunciada desde lo profundo de la garganta, lo
cual ya sugiere una dimension simbdlica mas “interna” o “oscura”. La letra ? se compone de: Un cuerpo similar a Resh (?)
Un trazo descendente que cruza la linea base Esto es crucial. En la caligrafia tradicional: Ninguna otra letra (salvo finales)
desciende tanto por debajo de la linea. Qofrompe el “equilibrio visual” del texto. Qof como descenso al mundo material
En la Cébala, Qof representa: El descenso del alma al mundo material. La entrada de lo sagrado en un ambito de
impureza, caos o ilusién. El trazo que baja simboliza: La conciencia que cae por debajo del nivel espiritual La inmersién
en lo instintivo, lo corporal, lo inconsciente Por eso Qof esta asociada a: La santidad en peligro La espiritualidad puesta a
prueba El vinculo de Qof con el “mono” no es accidental. En textos misticos: EI mono imita al ser humano sin comprender
Asi, Qof representa la imitacion externa de la santidad. Rituales sin conciencia. Religion sin transformacion interior.
Espiritualidad performativa. En este sentido, Qof advierte: No todo lo que parece sagrado lo es.La raiz ??? (kadosh,
santo) comienza con Qof.Esto es profundamente paradojico: La santidad auténtica comienza en un lugar de riesgo. Antes
de elevarse, lo santo debe atravesar lo profano. Por eso, Qof ensefia que: La santidad no es huida del mundo. Es
redencion de lo bajo Guematria y significado numérico. Qof= 100 En la tradicién hebrea: 10 = plenitud béasica. 100 =
plenitud elevada, pero también exceso. Esto refuerza la ambigiiedad:100 puede ser perfeccion. O puede ser desmesura,
inflacion del ego espiritual En lecturas espirituales progresivas: Qof representa el momento en que el alma: Se enfrenta a
su sombra. Vive la tensidn entre apariencia y verdad. Aprende que la espiritualidad auténtica no siempre es luminosa. En
términos psicolégicos (lectura contemporanea): Qof corresponde al trabajo con el inconsciente. Con lo reprimido. Con la

falsedad del “yo espiritualizado”. Académicamente, Qof:Es una letra gutural profunda. Asociada a imitacion y copia.



Graficamente ligada al descenso. Espiritualmente, Representa la caida necesaria para la redencién. Advierte contra la
santidad superficial. Ensefia que lo divino puede habitar incluso lo mas bajo. Qof no es la santidad lograda, sino la
santidad en riesgo.

Clamar es Reclamar

(145) Clamé con todo mi corazén; respéndeme, Jehova, Y guardaré tus estatutos.(146)A ti clamé; salvame, Y
guardaré tus testimonios. Hay momentos en la vida en que ya no alcanzan las fuerzas ni las palabras bonitas.
Entonces solo queda clamar, pero clamar con todo el corazén. No es un grito vacio, es una suplica sincera delante de
Dios. El salmista no clama para recibir cosas, clama para recibir respuesta. Y esa respuesta tiene un propgsito: vivir
conforme a los estatutos del Sefior. Clamar a Dios implica reconocer que no podemos solos. “Salvame”, dice el salmista,
porque sabe que la salvacion viene de El. Pero la salvacion no termina en el alivio, continda en la obediencia. Guardar los
testimonios de Dios es una respuesta de gratitud. Dios no busca promesas vacias, busca corazones rendidos. Cuando
clamamos de verdad, nuestra vida comienza a alinearse con su verdad. La oracion sincera transforma primero al que ora.
Dios responde, pero también ensefia a caminar en su voluntad. Clamar y obedecer son dos pasos que van juntos. Porque

quien ha sido escuchado por Dios, desea vivir para honrarlo.

Acercados a La Maldad

(147)Me anticipé al alba, y clamé; Esperé en tu palabra. (148) Se anticiparon mis ojos a las vigilias de la noche,
Para meditar en tus mandatos. Me anticipo al alba cuando todo esta en silencio y el corazén ain no se distrae. Antes
de que el dia me reclame, levanto mi voz y clamo a Dios. No clamo por costumbre, sino por necesidad. He aprendido a
esperar, no en mis fuerzas, sino en su palabra fiel. Esperar en Dios no es pasividad, es confianza activa. Es decidir creer
aun cuando no veo respuestas inmediatas. Mis ojos también se adelantan a la noche, cuando el cansancio llega. En las
vigilias, cuando otros duermen, el alma piensa con claridad. Alli medito en sus mandatos, no para saber mas, sino para
vivir mejor. La Palabra me ordena cuando mis emociones se confunden. Me corrige sin herirme y me guia sin gritar.
Buscar a Dios temprano cambia la direccion del dia. Meditar en su palabra sostiene la fe en la oscuridad. Asi aprendo
gue Dios habla al que le da tiempo. que la esperanza se fortalece cuando la vida se rinde a su verdad. (149)Oye mi voz
conforme a tu misericordia; Oh Jehova, vivificame conforme a tu juicio. (150) Se acercaron a la maldad los que
me persiguen; Se alejaron de tu ley. Escuchar la voz de Dios es un acto de humildad que nace de reconocer nuestra
necesidad. Cuando pedimos misericordia, aceptamos que no todo lo podemos solos. Dios no responde por mérito, sino
por amor constante y fiel. Su misericordia no solo consuela, también corrige y levanta. Pedir vida conforme a su juicio es
desear una vida ordenada y verdadera. El juicio de Dios no destruye, sino que endereza el camino torcido. En medio de
la presion y la persecucion, la fe se vuelve mas sincera. El mal suele acercarse con ruido, prisa y engafio. Quienes se
apartan de la ley de Dios pierden el rumbo interior. La cercania al mal enfria el corazén y nubla la conciencia. Alejarse de
la verdad es un proceso lento pero peligroso. Por eso es vital volver cada dia a la palabra de Dios. Ella da vida cuando el
animo esta cansado y herido. Vivir conforme a su voluntad trae paz aun en la dificultad. Elegir la ley de Dios es elegir

vida, aun cuando otros se aparten.

Son Testimonios Eternos

(151)Cercano estas tl, oh Jehova, Y todos tus mandamientos son verdad. (152) Hace ya mucho que he entendido

tus testimonios, Que para siempre los has establecido.



Dios no esta lejos ni distraido. Esta cerca, mas cerca de lo que muchas veces creemos, incluso cuando la vida aprieta 'y
el corazodn se cansa. Su cercania no es solo una idea bonita, es una realidad que se nota cuando recordamos que lo que
El dice es verdad, firme y confiable. Sus mandamientos no cambian segin el humor del dia ni segin la conveniencia del
momento; son verdad hoy, mafiana y siempre. Con el paso del tiempo uno va entendiendo algo importante: lo que Dios
ha establecido no es pasajero. Sus testimonios no fueron pensados solo para una época ni para un tipo especial de
personas, sino para sostener la vida en cualquier circunstancia. Cuando todo alrededor se mueve, falla o se derrumba, lo
que Dios dijo permanece en pie. Por eso confiar en su palabra no es un acto ingenuo, es una decision sabia. Saber que
Dios esta cerca da descanso, y saber que su verdad es eterna da direccion. No hace falta entenderlo todo para caminar
seguros; alcanza con apoyarse en lo que El ya dejé establecido para siempre. Version Popular. Sefior, te llamo con
todo el corazon; jrespondeme, pues quiero cumplir tus leyes! A ti clamo, ayudame para que cumpla tus
mandatos. Antes de amanecer, me levanto a pedirte ayuda; he puesto mi esperanza en tu promesa. Antes de
anochecer, mis ojos ya estan velando para meditar en tu promesa. Oye mi voz, Sefior, por tu amor; dame vida,
conforme atu justicia. Estan cerca mis crueles perseguidores, pero estan lejos de tu ensefianza. Tu, Sefior, estas
cerca, y todos tus mandamientos son verdaderos Desde hace mucho conozco tus mandatos, establecidos por ti

eternamente.

RESH

De la Conciencia a La Mente

La letra Resh (?) del alfabeto hebreo admite una lectura rica tanto académica/filolégica como espiritual/simbdlica, y
ambas dimensiones se complementan profundamente en la tradicion judia. Andlisis académico y lingiistico.Posicion y
valor: Orden: 20.2 letra del alfabeto hebreo. Valor numérico (guematria): 200. Nombre: ????? (Resh), que significa
literalmente “cabeza”, “principio” o “lo primero”. Este significado no es metaférico: en lenguas semiticas antiguas, la raiz
R-?-Sh se asocia de forma consistente con la idea de liderazgo, inicio o jerarquia (por ejemplo, rosh = cabeza). Origen
histérico: Desde un punto de vista paleografico, Resh proviene de un pictograma proto-sinaitico que representaba una
cabeza humana vista de perfil. Con el tiempo, el trazo se estilizd hasta adquirir su forma actual en el hebreo
cuadrado.Este dato es clave: Resh no surge como una abstraccion, sino como una imagen concreta del pensamiento
humano, del punto desde el cual se percibe y se decide.Relacién con otras letras: Resh se parece graficamente a la letra
Dalet (?), pero carece del pequefio trazo posterior. Esta diferencia minima tiene enormes implicaciones simbdlicas (y
teoldgicas), como veremos después. Andlisis espiritual y simbdlico. Resh como “conciencia” o “mente”. Al significar
“cabeza”, Resh simboliza: El intelecto. La conciencia individual. El punto de vista desde el cual una persona interpreta la
realidad. En la tradicién espiritual judia, la cabeza no es solo el lugar del pensamiento, sino el centro de direccion del
alma. Resh representa el inicio del movimiento interior: antes de actuar, se piensa; antes de crear, se concibe.
Paradojicamente, Resh también se asocia con la palabra ???7? (rash), que significa pobre o desposeido. Espiritualmente,
esto ensefia que: El verdadero liderazgo (rosh) requiere vaciamiento del ego. La cabeza debe estar “vacia” de arrogancia
para recibir sabiduria. Aqui aparece una tension fundamental: Resh puede ser cabeza soberbia o cabeza humilde,
dependiendo de su orientacion interior. Comparada con Dalet, Resh carece del pequefio trazo que, segun la mistica
judia, simboliza: La presencia divina. La apertura hacia el otro. Por eso, Resh representa la mente humana cuando se
percibe separada, cuando se entiende como centro autonomo. No es negativa en si misma, pero corre el riesgo de caer
en el egocentrismo si no se “abre” a lo trascendente. Guematria 200. El nimero 200 se asocia con: Multiplicacion.

Expansion del pensamiento. Complejidad. Espiritualmente, esto indica que la mente (Resh) tiene un enorme poder



creativo: puede construir mundos simbolicos... o perderse en ellos. Resh en la mistica (Cabala). En la Cabala, Resh se
relaciona con: El intelecto no integrado. El yo que todavia no se ha alineado con la voluntad divina. EI comienzo del
descenso hacia la multiplicidad. No es casual que “??? (ra, mal)” comience con Resh. El mal no surge primero de la
accion, sino de una percepcion distorsionada, de una cabeza que se cree centro absoluto. Pero esa misma letra también
inicia palabras como: (rajamim, compasion) (ruaj, espiritu) Lo que indica que Resh no es caida ni redencion en si misma,
sino potencial. La letra Resh (?) representa el inicio de la conciencia individual, la mente que se reconoce como “cabeza”.
Académicamente, remite al liderazgo y al principio; espiritualmente, encarna la tension entre ego y humildad, entre
autonomia y apertura a lo divino. Resh ensefia que: La cabeza puede ser corona... o carga. Todo depende de hacia
donde se incline.

Palabra Que Vivifica

(153) Resh Mira mi afliccién, y librame, Porque de tu ley no me he olvidado. (154) Defiende mi causa, y redimeme;
Vivificame con tu palabra. En la afliccién aprendemos a mirar a Dios con mayor sinceridad. El salmista no niega su
dolor, lo presenta delante del Sefior. Reconoce que solo Dios ve la herida completa del corazén. Pide liberacién, no por
meérito propio, sino por fidelidad a la Palabra. Recordar la ley de Dios en medio del dolor sostiene la fe. Cuando todo
parece injusto, Dios es el mejor defensor. El conoce nuestra causa mejor que nosotros mismos. Redimir es mas que
ayudar, es restaurar lo que estaba perdido. La Palabra de Dios trae vida cuando el &nimo esta cansado. No siempre
cambia la circunstancia, pero si renueva el interior. Aferrarse a la verdad evita que el dolor nos endurezca. Dios actla a
su tiempo, aunque la espera duela. La oracion sincera abre espacio para la esperanza. Cada prueba puede convertirse

en un lugar de encuentro con Dios. Confiar en su Palabra nos mantiene vivos aun en la afliccion.

Firmes en El Testimonio

(155)Lejos esta de los impios la salvacién, Porque no buscan tus estatutos. (156) Muchas son tus misericordias,
oh Jehova; Vivificame conforme a tus juicios. (157) Muchos son mis perseguidores y mis enemigos, Mas de tus
testimonios no me he apartado. La salvacién no se aleja de los impios por falta de poder divino, sino por su negativa a
buscar los estatutos del Sefior. La Escritura muestra que el corazon que rehdye la verdad también se priva
voluntariamente de la vida que Dios ofrece. Buscar los estatutos no es un acto intelectual aislado, sino una disposicion
humilde de obediencia diaria. En contraste, el salmista apela a las muchas misericordias de Dios, reconociendo que su
esperanza no esta en si mismo. La misericordia divina no anula la justicia, sino que se manifiesta precisamente conforme
a los juicios del Sefior. Ser vivificado por Dios implica ser sostenido espiritualmente en coherencia con su palabra
revelada. La vida que Dios da no es meramente emocional, sino una fuerza moral para perseverar en lo correcto. El
creyente fiel no esta exento de persecucién ni de enemigos, como lo confirma la experiencia biblica. Sin embargo, la
presién externa no justifica el abandono de los testimonios de Dios. La fidelidad en medio de la oposicion es una
expresion concreta de confianza en la verdad divina. Apartarse de la palabra para evitar el conflicto es perder la vida que
se pretende conservar. Permanecer en los testimonios es una decisién practica que se renueva cada dia. Dios no
promete ausencia de adversidad, sino presencia fiel en medio de ella. La obediencia sostenida es el camino donde la
misericordia se experimenta plenamente. Asi, la vida espiritual se fortalece cuando la fe se traduce en constancia
obediente. (158)Veia a los prevaricadores, y me disgustaba, Porque no guardaban tus palabras. (159) Mira, oh
Jehova, que amo tus mandamientos; Vivificame conforme a tu misericordia. (160) La suma de tu palabra es
verdad, Y eterno es todo juicio de tu justicia. Al mirar a quienes desprecian la verdad, el corazén se entristece. No por
sentirnos mejores, sino por ver el dafio que causa alejarse de Dios. La desobediencia rompe relaciones, confunde el



camino y endurece el alma. Por eso nace un santo disgusto: amar el bien nos vuelve sensibles al mal. En medio de ese
dolor, el salmista afirma su amor por los mandamientos. Amar la palabra no es teoria, es elegirla cuando cuesta. Pedir
vida a Dios es reconocer que sin su misericordia nos apagamos. Su palabra nos despierta, corrige y vuelve a encender la
esperanza. Vivir segun ella es un acto diario, sencillo y concreto. Escuchar, obedecer y perseverar aun cuando otros no lo
hacen. La verdad de Dios no cambia con el tiempo ni con las modas. Su justicia permanece firme cuando todo alrededor
es inestable. Confiar en esa verdad nos da paz para decidir bien. Y nos da fuerza para caminar rectos en un mundo
torcido. Asi, la palabra eterna se vuelve vida real en lo cotidiano. Version Popular. Mira mi afliccion y librame, pues no
me he olvidado de tu ensefianza. Defiende mi caso y rescatame; jdame vida, conforme a tu promesa! Tu ayuda
esta lejos de los malvados, porque no siguen tus leyes. Sefior, es muy grande tu ternura; dame vida, conforme a
tu justicia. Muchos son mis enemigos y opresores, pero yo no me aparto de tus mandatos. No soporto a los
traidores, alos que no obedecen tus manda\mientos9 Sefior, mira como amo tus preceptos; jdame vida, por tu

amor! En tu palabra se resume la verdad; eternos y justos son todos tus decretos.

SIN

Energias Que Transforman

La letra Sin(??) del alfabeto hebreo es una de las dos formas de la letra Shin, diferenciandose por el punto (diacritico)
colocado a la izquierda, lo que determina su pronunciacién como /s/. Desde un punto de vista académico, Sin no es una
letra independiente en la escritura tradicional, sino una variante fonética de Shin; ambas comparten la misma forma
grafica basica y el mismo lugar en el alfabeto. Esta distincion refleja la precision del hebreo biblico para conservar
sonidos antiguos dentro de una misma estructura escrita. En el plano simbdlico y espiritual, Sin hereda gran parte del
significado general de Shin, pero con matices propios. Shin suele asociarse con energia, transformacion y fuego,
representando la fuerza activa que impulsa el cambio. Sin, al pronunciarse suavemente como /s/, expresa esa misma
energia de manera mas contenida y regulada. Por ello, algunos enfoques espirituales la relacionan con la disciplina, el
discernimiento y el control consciente de la fuerza interior, mas que con su expresion intensa. Desde la tradicién mistica
judia, especialmente en interpretaciones cabalisticas posteriores, se ha sugerido que la diferencia entre Shin (punto a la
derecha) y Sin (punto a la izquierda) puede aludir simbdlicamente a dos direcciones de la energia: expansion y
restriccion. En este marco, Sin se vincula con la capacidad de poner limites, refinar el juicio y orientar la accién con
claridad moral. No se trata de una oposicién al impulso vital, sino de su equilibrio, permitiendo que la fuerza no se
disperse ni se vuelva destructiva. En sintesis, la letra Sin representa la energia transformadora expresada con
moderacion, la sabiduria que sabe cuando actuar y cuando contenerse. Su significado espiritual invita a comprender que
el crecimiento auténtico no solo depende de la intensidad del impulso, sino también de la capacidad de dirigirlo con

conciencia, orden y responsabilidad.

Un Temor que No es Miedo

(161) Principes me han perseguido sin causa, Pero mi corazén tuvo temor de tus palabras. (162) Me regocijo en
tu palabra Como el que halla muchos despojos. A veces en la vida uno se da cuenta de que no siempre los ataques
vienen porque hicimos algo mal. Hay momentos en los que la persecucion, la critica o la presién aparecen sin causa,

como dice el salmista: “Principes me han perseguido sin causa”. Y eso duele, porque cuando la injusticia llega desde



personas con poder, influencia o autoridad, el golpe se siente mas fuerte. No es solo el dafio, es la impotencia de saber
gue uno esta haciendo lo correcto y aun asi es sefialado. Pero el corazén del creyente no se gobierna por el miedo a los
hombres, sino por el respeto profundo a la voz de Dios. Por eso el salmista aclara algo clave: “mi corazén tuvo temor de
tus palabras”. No es miedo paralizante, es reverencia. Es entender que, por encima de cualquier amenaza humana, esta
la Palabra de Dios marcando el camino. Cuando uno se aferra a esa Palabra, el ruido de la persecucion pierde fuerza,
porque el alma sabe en quién confia. Y aqui ocurre algo hermoso: la Palabra no solo sostiene, también alegra. En medio
del conflicto, el salmista no habla de resignacion, sino de gozo: “Me regocijo en tu palabra como el que halla muchos
despojos”. Es una imagen fuerte, casi exagerada, porque compara la Palabra de Dios con un botin inesperado, con una
ganancia abundante que llena de alegria. Es decir, aun cuando afuera todo parece injusto, por dentro hay una riqueza
gue nadie puede quitar. Esto nos ensefia que la verdadera victoria no siempre es callar a los perseguidores, sino
mantener el corazén firme y alegre en Dios. Cuando la Palabra se vuelve nuestro tesoro, deja de ser solo un texto y se
convierte en refugio, en fuerza y en celebraciéon. Entonces, aunque nos persigan sin causa, seguimos caminando con

paz, porque sabemos que lo mas valioso ya lo hemos encontrado.

Un Amor, Una Paz

(163) La mentira aborrezco y abomino; Tu ley amo. (164) Siete veces al dia te alabo A causa de tus justos juicios.
(165) Mucha paz tienen los que aman tu ley, Y no hay para ellos tropiezo. La mentira nos enreda y nos hace sentir
sucia el alma, pero Dios nos invita a vivir con sinceridad. Su ley no es una carga, sino un camino que nos guia dia a dia.
Cuando amamos la verdad de Dios, encontramos firmeza en lo que hacemos. No basta con decir “si” a Dios con la boca;
el corazén también tiene que estar de acuerdo. Alabarlo varias veces al dia no es solo repetir palabras, es reconocer que
su justicia nos sostiene. Cada vez que agradecemos a Dios, reforzamos nuestra fe y claridad en decisiones dificiles.
Quien ama la ley del Sefior encuentra paz que no depende de los problemas de afuera. Esa paz protege de tropezar,
porque nos hace actuar con cuidado y honestidad. No es magia, es disciplina espiritual que fortalece nuestro caracter. La
mentira puede parecer salida facil, pero siempre deja dolor y miedo. La verdad de Dios da libertad y confianza, y eso se
nota en la vida cotidiana. Si mantenemos nuestra mirada en sus mandamientos, caminamos con pasos seguros. Repetir
su palabra y meditarla nos hace fuertes frente a la tentacion. La alegria de vivir segun Dios supera cualquier ganancia
pasajera que la mentira ofrezca. Amar la ley de Dios no es teoria: es practica diaria que transforma la vida y nos acerca a
El. (166)Tu salvacion he esperado, oh Jehov4, Y tus mandamientos he puesto por obra. (167) Mi alma ha
guardado tus testimonios, Y los he amado en gran manera. (168) He guardado tus mandamientos y tus
testimonios, Porque todos mis caminos estan delante de ti. He esperado en Dios con todo mi corazén, porque sé que
El nunca falla ni olvida a los que confian en El. No es solo esperar, es vivir cada dia poniendo en practica sus
mandamientos. Cuando sigo Sus caminos, mi vida encuentra paz y direccioén. Los mandamientos de Dios no son cargas,
son guias que me muestran como amar y vivir bien. Mi alma se alegra en guardar Sus testimonios, porque ahi esta la
verdad que no falla. Amar la Palabra de Dios es mas que palabras bonitas; es dejar que transforme mi corazén. Cada
decision que tomo, cada paso que doy, esta delante de Sus o0jos. No puedo esconder nada; El sabe mis caminos y mis
pensamientos. Por eso elijo caminar en obediencia, confiando en que su plan es perfecto. Guardar Su palabra me da
seguridad, aunque el mundo parezca incierto. Es como sembrar semillas que daran fruto eterno en mi vida y en la de
otros. Dios ve mi esfuerzo y mi amor por El, y eso fortalece mi fe. Mi esperanza no esté en lo que yo pueda hacer, sino en
Su fidelidad. Y en todo esto, aprendo que vivir segin Su Palabra es la verdadera libertad y alegria. Version Popular.
Hombres poderosos me persiguen sin motivo, pero mi corazén reverencia tus palabras. Yo me siento feliz con tu
promesa, como quien se encuentra un gran tesoro. Odio la mentira, no la soporto; pero amo tu ensefianza. A
todas horas te alabo por tus justos decretos. Los que aman tu ensefianza gozan de mucha paz, y nada los hace
caer. Sefor, espero que me salves, pues he puesto en practica tus mandamientos. Yo obedezco tus mandato

y los amo de todo corazén. Yo obedezco tus preceptos y mandatos; jti conoces toda mi conducta!



TAU

Nada Termina en Vano

La letra Tau (?) es la dltima letra del alfabeto hebreo y, tanto en el pensamiento espiritual como en el académico,
representa la culminacion, el sello final y la plenitud de un proceso. Su posicion al final del alfabeto no es casual: Tau
simboliza el cierre de un ciclo, el punto donde todo lo iniciado encuentra sentido, destino y propésito. Desde un analisis
linglistico y académico, Tau tiene el valor numérico de 400, un nimero asociado en la tradicién hebrea a procesos
largos, completos y exigentes. En la Biblia hebrea, el 400 suele aparecer vinculado a periodos de prueba o maduracion,
lo que refuerza la idea de que Tau no representa un final simple, sino un final logrado después del esfuerzo. En su forma
antigua paleo hebrea, la Tau se dibujaba como una cruz o marca, similar a una “X”, lo que indicaba una sefial, un limite o
una identificacion clara. De hecho, en el hebreo biblico, la palabra “??” (tav) se usaba como marca o sefal distintiva, algo
gue separa, identifica y confirma. En el significado espiritual, Tau es vista como el sello de Dios, la marca de la verdad y
la fidelidad. Representa aquello que queda grabado en la vida de una persona después de haber pasado por procesos de
aprendizaje, correccion y transformacion. No habla de comienzos, sino de resultados; no de promesas, sino de
cumplimiento. Espiritualmente, Taunos recuerda que todo camino tiene un propésito final y que cada experiencia, buena
o dificil, deja una marca que forma nuestra identidad. En el libro de Ezequiel (9:4), la Tau aparece como una marca
protectora puesta sobre las personas fieles, lo que refuerza su sentido espiritual como sefial de pertenencia, compromiso
y alineacion con la justicia. En este contexto, Tauno es solo una letra, sino un simbolo de responsabilidad moral y
espiritual: quien lleva la Tau ha sido probado y ha permanecido firme. Usando un lenguaje popular, se puede decir que la
Tau es como la firma al final de un contrato, el “hasta aqui llegamos” que confirma que todo lo anterior valio la pena. Es la
marca que dice: “el proceso termind y dejo huella”. Representa madurez, cierre, verdad y consecuencia. No se puede
llegar a la Tau sin haber recorrido todo el alfabeto, asi como no se llega a la sabiduria sin haber vivido, aprendido y
resistido. En resumen, la letra Tau ensefia que nada termina en vano. Todo cierre trae una ensefianza, toda marca tiene
un significado, y toda vida, cuando se vive con sentido, deja un sello que permanece. (169)Llegue mi clamor delante de
ti, oh Jehova; Dame entendimiento conforme a tu palabra. (170) Llegue mi oracion delante de ti; Librame
conforme a tu dicho. Cuando levanto mi voz a Dios, no lo hago para impresionar, sino porque lo necesito de verdad. El
clamor que sale del corazdn sincero siempre encuentra camino hasta el cielo. Dios no se molesta con nuestras
preguntas; al contrario, promete darnos entendimiento. Su palabra no es adorno religioso, es guia clara para caminar
cada dia. Pedir entendimiento es reconocer que solos no sabemos escoger bien. En la oracién aprendemos a mirar la
vida con los ojos de Dios. Alli entendemos por qué algunas puertas se cierran y otras se abren. Cuando oramos, también
pedimos ser librados de lo que nos hace dafio. Dios libra, no solo de peligros visibles, sino de malas decisiones. Su
promesa es firme: El responde conforme a lo que ha dicho. Por eso vale la pena confiar incluso cuando no vemos
resultados rapidos. Orar es poner la carga en manos mas fuertes que las nuestras. Es descansar sabiendo que Dios
escucha aun el susurro cansado. Cada dia podemos clamar, aprender y ser transformados por su palabra. Asi la fe se

vuelve préactica y la vida camina con esperanza.

Rebosantes de Alabanza

(171)Mis labios rebosaran alabanza Cuando me ensefies tus estatutos. (172) Hablara mi lengua tus dichos,
Porque todos tus mandamientos son justicia. (173) Esté tu mano pronta para socorrerme, Porque tus
mandamientos he escogido.



Mis labios se llenan de alabanza cuando entiendo que Dios no solo manda, sino ensefia con paciencia. Alabar no es
repetir palabras bonitas, es vivir agradecido por lo que El nos muestra cada dia. Cuando Dios nos ensefia sus caminos, el
corazon se acomoda y la vida encuentra orden. Por eso mi lengua quiere hablar de sus dichos, porque en ellos hay
verdad para lo cotidiano. La Palabra no es teoria, es consejo practico para la casa, el trabajo y la calle. Sus
mandamientos son justicia porque no aplastan, sino que cuidan y levantan. Dios no pide algo que no sea bueno para
nosotros, aunque a veces cueste entenderlo. Elegir sus mandamientos es decidir caminar derecho aun cuando otros
tomen atajos. Esa eleccion nos da paz, aunque el camino sea largo o empinado. Por eso pedimos que su mano esté
pronta para ayudarnos cuando flaquean las fuerzas. No pedimos que haga todo, sino que nos sostenga mientras
obedecemos. La ayuda de Dios llega cuando confiamos mas en su voluntad que en nuestra prisa. Alabar, hablar y elegir
sus mandamientos es una forma de vivir con fe sencilla. Es reconocer que solos no podemos, pero acompafiados por El

si seguimos adelante. Asi la fe se vuelve practica, la alabanza sincera y la vida mas justa cada dia.

Nunca Olvides Sus Mandamientos

(174) He deseado tu salvacion, oh Jehova, Y tu ley es mi delicia. (175) Viva mi alma y te alabe, Y tus juicios me
ayuden. (176) Yo anduve errante como oveja extraviada; busca a tu siervo, Porque no me he olvidado de tus
mandamientos. He deseado tu salvacion, Sefior, no como idea lejana, sino como auxilio diario. En medio del ruido y las
prisas, tu ley se vuelve descanso y direccion. No es carga, es delicia, porque ordena el corazén y aclara el camino.
Cuando la vida aprieta, recuerdo que vivir es mas que solo sobrevivir. Que mi alma viva de verdad, no dormida ni
resignada. Que al vivir, también te alabe con hechos sencillos y sinceros. Tus juicios no me aplastan, me sostienen
cuando pierdo el equilibrio. Muchas veces he caminado sin rumbo, confiando demasiado en mi mismo. Como oveja
distraida, me fui tras lo facil y lo inmediato. Aun asi, no dejé de saber que tus mandamientos eran verdad. Por eso hoy no
presumo fuerza, pido que me busques. Reconozco que necesito ser hallado, guiado y corregido. No porque sea perfecto,
sino porque sigo siendo tu siervo. Tu salvacion es regreso, es abrazo y es nuevo comienzo. Y en ese volver, encuentro
sentido para seguir caminando. Version Popular. Lleguen mis gritos, Sefior, a tu presencia; jdame entendimiento,
conforme a tu palabra! Llegue mi oracion a tu presencia; jlibrame, conforme a tu promesa! Brote de mis labios la
alabanza, pues ti me has ensefiado tus leyes. Entonen mis labios un canto a tu promesa, porque todos tus
mandamientos son justos. Esté lista tu mano a darme ayuda, porque he preferido tus preceptos. Sefior, jdeseo
gue me salves! Yo me siento feliz con tu ensefianza! Quiero vivir para alabarte; que tu justicia me ayude.

Me he extraviado como una oveja; jven en busca mia, pues no me he olvidado de tus mandamientos!

¢.Solo Un Extenso Salmo?

El Salmo 119 no es simplemente el capitulo mas largo de la Biblia, ni un despliegue literario para admirar desde lejos; es
la confesion insistente, casi obstinada, de una persona que descubrié que la vida solo cobra sentido cuando se vive a la
luz de la Palabra de Dios. A lo largo de cada seccion se percibe una relacion viva, a veces tensa, pero siempre honesta,
entre el coraz6n humano y la voluntad divina. El salmista no escribe desde la comodidad ni desde una fe ingenua: escribe
desde la experiencia, desde la lucha diaria por mantenerse fiel cuando el entorno aprieta, cuando los enemigos abundan
y cuando el alma parece desfallecer. Aqui la Palabra no es un concepto abstracto ni una teoria espiritual; es consejo,
refugio, correccién, consuelo y direccion. Es aquello a lo que se vuelve cuando no se entiende el camino, cuando la
justicia parece ausente y cuando obedecer tiene un costo real. El salmista ama la ley de Dios no porque sea facil
cumplirla, sino porque ha comprobado que fuera de ella el corazén se dispersa y se engafa a si mismo. Por eso pide



entendimiento, no solo informacion; vida, no solo normas; cercania, no solo respuestas. El Salmo 119 revela que la
verdadera espiritualidad no consiste en no caer, sino en saber donde volver cuando se cae. Hay gozo, pero también
lagrimas; hay determinacion, pero también suplica. La obediencia que aparece aqui no es mecanica ni forzada, sino
nacida del reconocimiento de que Dios es bueno y que sus caminos, aun cuando duelen, conducen a la vida. La Palabra
se convierte en lampara en la noche, no porque elimine la oscuridad, sino porque permite dar el siguiente paso sin
perderse. Al cerrar este salmo, queda una ensefianza clara y profunda: permanecer en la Palabra es un acto diario de
amor y resistencia. No se trata de saber mas, sino de dejarnos moldear; no de dominar el texto, sino de permitir que el
texto nos lea. El Salmo 119 nos llama a una fe perseverante, humilde y encarnada, una fe que aprende a caminar
despacio, a confiar incluso sin entenderlo todo y a encontrar, en la voz de Dios, la estabilidad que el mundo no puede

ofrecer.

Orando a La Luz del Salmo 119

“Considera mi afliccién, y librame, pues no me he olvidado de tu ley. Padre bueno en este dia te suplico me permitas orar

a la luz de esta porcion del Salmo 119. Padre mio, quiero suplicarte a favor de todos aquellos hijos e hijas tuyas que
estan pasando por momentos dificiles de prueba y afliccion. Padre Celestial, ten misericordia de tu amada Iglesia y
librala. Padre mio, oro también a favor de mi comunidad de fe. Ayldala en sus aflicciones y librala. Ayuda a mi amada
familia y librala de toda prueba, dolor o afliccién. Padre mio, yo te quiero dar gracias por el salmista, por su ejemplo, por
su disposicion a no olvidarse de tu Ley a pesar de su afliccion. Padre mio, en horas de afliccion tiendo a justificarme a mi
mismo y descuido la contemplacion de tu Ley pero te pido me perdones y me restaures a vivir en niveles de vida como
las de este salmista. Ayadame oh Dios para que, a partir de este dia, cualquiera sea la aflicciéon que golpee mi vida, yo no
ponga tu Ley en segundo plano, sino mas bien, pueda también yo decir como el salmista: "Considera mi afliccién, y
librame, pues no me he olvidado de tu ley." Librame oh Sefior de toda afliccién y ayldame a permanecer en tu santa Ley.
Permite oh Dios que yo no me olvide de oir, leer, estudiar, meditar y memorizar tu santa palabra. Defiende mi causa,
rescatame; dame vida conforme a tu promesa. Padre celestial, al mirar en medio de nuestras aflicciones, ayidanos a
mirarte solo a Ti. Solo Tu puedes considerar nuestras aflicciones. Solo Tu puedes librarnos. Solo Tu puedes defender
nuestra causa. Solo Tu puedes rescatarnos. Danos vida oh Dios porque a Ti nos volvemos. Padre mio, ayuda a tu
verdadera Iglesia, la genuina, y defiende su causa alrededor de la tierra. Rescatala. Dale vida de acuerdo a tus
promesas. Defiende la causa de nuestra comunidad de fe, rescéatala, dale vida en el nombre de Jesucristo. Sefior,
defiende la causa de nuestra familia. Rescéatala, dale vida. Padre mio, con palabras del salmista te suplico: "Defiende mi
causa, rescatame; dame vida conforme a tu promesa." Padre gracias por tus promesas. El salmista tenia como firme
refugio una especifica promesa y con ella se aferraba para buscar tu favor. Ayddame a orar en funcion de tus promesas.
La salvacion esta lejos de los impios, porque ellos no buscan tus decretos. Padre mio, aunque tu creaste los cielos y la
tierra y diste vida al hombre con tu buena palabra, el hombre no te conoce. Padre mio, perdénanos por ser ciegos y
sordos a tu verdad. Padre mio, ayddanos. Te ruego traigas salvacion a la tierra a través del evangelio de tu hijo
Jesucristo. Bien conocia el salmista la condicion del hombre oh Sefior: "La salvacion esté lejos de los impios". Padre mio,
ahora entiendo que entre mas alejada esta una generacién de tu buena palabra mas alejada esta de tu salvacion. Y entre
mas alejada esté esta generacion de tu santa verdad menos va a buscar tus decretos. Oh Dios trae un avivamiento a esta
generacion para que oigan tu verdad, para que crean tu verdad y la obedezcan y no se pierdan. Grande es, Sefior, tu
compasion; dame vida conforme a tus juicios. Padre mio, tu gran amor perdura para siempre. Tu misericordia es desde el
siglo y hasta el siglo. Tu fidelidad es eterna. Como dice tu salmista: "Grande es, Sefior, tu compasion”. Ten compasion de
tu amada Iglesia oh Dios, ten compasion de mi comunidad de fe. Ten compasion de mi familia. Ten compasioén de Israel.
Ten compasion de las naciones de la tierra. Ten compasion de mi y "dame vida conforme a tus juicios.” Ten compasion
de mi y "dame vida conforme a tu promesa." Danos vida para servirte oh Sefior. Danos vida para buscar tu rostro y tu
verdad. Danos vida para orar e interceder a favor de tu Iglesia, y de nuestras comunidades de fe, y de nuestras familias, y



de Israel y del mundo en general. Oh Dios ayldanos a vivir delante de Ti y ayldanos a confiar en tu compasion.

Muchos son mis adversarios y mis perseguidores, pero yo no me aparto de tus estatutos. Padre mio, dame vida a pesar
de mis adversarios. Librame de la boca del perro y de las garras del le6n. Librame oh Dios de la furia de diablos y
demonios. Ayldame a estar en pie y a no ser avergonzado. Sefior enséfiame a tener el caracter de este tremendo
salmista que bien pudo haber sido Nehemias o Esdras. A pesar de la afliccion que le provocaban sus adversarios, él no
se apartaba de tu Ley. Ayadame oh Dios a no apartarme de tu Ley pase lo que pase. Aylidame a tener firme proposito en
la busqueda de tu buena palabra. Ayadame a tener esa firme disposicion hacia tu palabra. Ayuda a tu Iglesia oh Sefior a
enfocarme en tu verdad. Ayuda a mi comunidad de fe a no ser negligente en cuanto a tu verdad. Ayuda a mi familia a
mirar en tu Ley todos los dias de su existencia. Miro a esos renegados y me dan nauseas, porque no cumplen tus
palabras. Padre mio, vuélveme por completo hacia tu verdad. Vuélveme hacia tu santa Ley. Ayadame por sobre todas las
cosas a procurar guardar tus mandamientos para no pecar contra Ti. Dame ese santo caracter de los que buscan tu
rostro y de los que buscan tu palabra. Sefior, ayddame a sentir nauseas de los "renegados”, de las babilonias falsas.
Ayldame a sentir nauseas de los apostatas. Dame del celo de tu causa oh Dios, dame del celo de tu Casa. El salmista
conocia a su generacion. El salmista conocia cuan lejos estaban de tu verdad. El salmista decia: "Miro a esos renegados
y me dan nauseas, porque no cumplen tus palabras.” Oh Dios que el celo de tu Casa también me consuma. Ayudame a
vivir por la causa de tu evangelio. Ayadame a vivir conforme a tu verdad. Ayadame a ensefiar tu palabra. Dame la gracia
de comunicarme a través de mensajes solidamente biblicos. En medio de esta generacion que se aleja de Ti
precipitadamente, ayldame a ser sal y luz. Mira, Sefior, cuanto amo tus preceptos; conforme a tu gran amor, dame vida.
Padre mio, dame vida. En el nombre de Jesucristo dame vida. Dame la vida de tu palabra, dame la vida de tu santo
Espiritu. Como dice tu salmista: "conforme a tu gran amor, dame vida." Dame vida y hazme util oh Sefior. Dale vida a tu
Iglesia. Dale vida a mi comunidad de fe y a mi familia. Aydanos a amar tus preceptos. Ayudanos a amar tu verdad.
Sefior solo T eres testigo verdadero y solo TU sabes cuanto amamos tu verdad. Ten misericordia oh Sefior de nosotros.
La suma de tus palabras es la verdad; tus rectos juicios permanecen para siempre. Sefior y Padre que estas en los cielos
santificado sea tu nombre. Venga oh Sefior tu Reino. Hagase tu santa voluntad en medio de mi generaciéon como se hace
en los cielos. Danos el pan de cada dia, danos también tu verdad. "La suma de tus palabras es la verdad". Jesucristo es
la verdad. Danos tu verdad porque "tus rectos juicios permanecen para siempre." Padre mio, gracias por ayudarme a orar
a la luz de esta porcion de este Salmo 119. Gracias Padre, y te pido estas cosas en el nombre de Jesucristo. Amén*.

Posted in:Producciones Especiales,Sin Categoria | | With 0 comments



