
Evangelio Express – Entrega Nº 1 – JUAN

Posted on January 01,1970 by Néstor Martínez

Evangelio de Juan - Introducción
 Hola a todos. Hoy nos adentramos en uno de los libros más fascinantes del Nuevo Testamento: el Evangelio de Juan. No 

es simplemente otra biografía de Jesús —aunque lo es—, sino un texto con hondura teológica, espiritualidad para vivir, y 

mensajes que resuenan hoy. Quiero que juntos lo veamos como un viaje: desde el “en?el?principio” hasta la “vida en 

abundancia”, y nos permitamos descubrir lo que tiene que decirnos, con una sonrisa en el rostro porque la espiritualidad 

también puede y debe tener espontaneidad, alegría y ganas de compartirlo con todo el mundo. El Evangelio de Juan 

arranca con un verso poderoso: “En el principio era la Palabra, y la Palabra estaba con Dios, y la Palabra era Dios.”  

Esto ya nos saca del terreno del “yo escuché decir que…”, al nivel: “desde siempre, desde el origen, Dios se 

relaciona”—y esa Palabra, ese Logos, ese Verbo—se hace carne, se hace humano, camina entre nosotros. Juan nos 

coloca ante que Jesús no es solamente un buen maestro, un tipo admirable, sino que el “Verbo” que estaba con Dios es 

Dios mismo, y se hace humano. ¿Qué significa para nosotros hoy? Que la espiritualidad no es algo remoto, foráneo, sino 

que Dios entra en lo humano, en lo cotidiano, en nuestro desayuno, en el atasco de tránsito, en la charla con un amigo, 

en ese momento de “¿para qué sirve todo esto?” Que la Palabra se hace carne en nuestra vida. Y de paso, un toque de 

humor: si Dios se hace humano, supongo que también conoce los domingos sin ganas, el café frío, y las medias 

desapareadas. Uno de los rasgos más distintivos de este evangelio son las declaraciones de Jesús en primera persona: 

“Yo soy…” — soy el pan de vida, soy la luz del mundo, soy la resurrección y la vida, soy el camino, la verdad y la vida. 

Cuando Jesús dice “Yo soy el pan de vida”, no está hablando solo del pan material sino del sustento que sacia el 

corazón; cuando dice “Yo soy la luz del mundo”, no es una bombilla nueva sino la presencia que disipa las tinieblas de la 

soledad, del miedo, del sentido vacío. Y allí radica lo práctico: si le permitimos actuar como ese pan, esa luz, ese camino, 

nuestra vida se transforma. No en un “ticket fácil” al bienestar permanente, pero sí en una conexión con una realidad que 

trasciende lo inmediato. Y algo para soltar con ligereza: si Jesús es camino y verdad y vida… podríamos incluso 

imaginarlo sacándonos de GPS cuando “quedas a 300?metros a la izquierda y luego ‘siga recto hasta el fin del mundo’”. 

Porque el camino con él es más que dirección: es relación. En el Evangelio de Juan Jesús dice: “Yo he venido para que 

tengan vida, y para que la tengan en abundancia.” ¿Abundancia? Eso puede asustar: “¿Significa que voy a tener más 

dinero, más éxito, más likes en Instagram?” No necesariamente. La abundancia que Jesús ofrece es abundancia de 

sentido, de arraigo, de descubrir que no estamos solos, que somos amados. Es como encontrar que tu vida vale, que 

puedes estar conectado con el origen mismo, que puedes vivir con esperanza. Pero también con realismo: el evangelio 

no promete solo días de sol, sino que en el mundo tendremos tribulación, pero “ánimo, yo he vencido al mundo” Así 

que la invitación es doble: aceptar la abundancia de vida que Jesús ofrece, y al mismo tiempo aceptar que la vida con 

significación también pasa por pruebas, por momentos de oscuridad, de espera. Y el humor sano entra: es como cuando 

alguien te regala una flor muy bella… pero en el camino se te clava un pedazo de espina. Sí, la flor es bella, pero trae 

espinas, y parte del crecimiento espiritual es aprender a valorar la flor y manejar la espina. El evangelio de Juan tiene un 

propósito claro: que creamos que Jesús es el Cristo, el Hijo de Dios, y que al creer tengamos vida en su nombre. Creer 



no es simplemente asentir con la cabeza; es poner la confianza, dejar que la vida se oriente alrededor de Él. Es como 

decidir cambiar de camino, dejar una vieja mochila de pesares, rencores, auto presiones, y tomar una nueva mochila 

—más ligera— donde lo esencial no es yo?yo?yo, sino Él?conmigo. Y luego está el “entrar”: pasar de las tinieblas a la 

luz, de la muerte al vivir. Juan habla de vida eterna, y de que esa vida no es un “después” distante solamente, sino que 

empieza aquí y ahora. Una reflexión práctica: ¿qué mochila estás cargando hoy? ¿Qué creencia, qué lastre necesitas 

soltar para abrazar la vida que Jesús propone? Un poco de humor para acompañar: imagina que llevas una mochila llena 

de piedras etiquetadas con “culpa”, “vergüenza”, “miedo”, y Jesús te dice: “Déjala ahí, toma la mía, que pesa menos y 

tiene un buen cierre”. Sí, él nos da esa opción. Un tema que recorre este evangelio es la íntima unión entre Jesús y el 

Padre, y la promesa del Espíritu Santo. Jesús no actúa solo: dice “yo hago lo que veo hacer al Padre” imaginarlo es 

como ver un discípulo que observa al maestro y actúa con la misma intención, con comunión íntima. Y el Espíritu viene 

para quedarse, como compañero de camino. Esto tiene una implicación espiritual profunda: no estamos solos, no somos 

proyectos individuales sin apoyo. Hay comunión con Dios, hay presencia, hay aliento. Y sí: hasta ahí llega el humor de 

vida cotidiana: el Espíritu quizá no te hace campeona/o de Instagram, pero sí te recuerda que tienes un “amigo invisible” 

—y presente— que te acompaña cuando nadie más parece estar prestando atención. En los capítulos finales (sobre todo 

en el llamado “discurso de despedida” de Jesús a sus discípulos) aparece una de las frases más hermosas: 

“un mandamiento nuevo os doy: que os améis unos a otros; como yo os he amado, que también os améis unos a 

otros.” Eso remueve todo planteamiento utilitario de la fe (“si rezo me pasan cosas buenas”) y lo lleva al terreno del 

servicio, de la entrega, del otro. Amar no es sólo recibir, sino dar. Y amar como Él amó implica vulnerabilidad, 

generosidad, perdón. Lo práctico: hoy, en tu contexto, ¿a quién puedes amar de una forma nueva? ¿quién necesita ver 

que Dios ama a través de ti? Y de nuevo el humor: podrías decir “voy a amar como Él amó”… pero sin convertirte en 

superhéroe de las 24 horas y luego colapsar. Amar también implica descansar, pedir ayuda, reírte de ti mismo cuando 

fallas. El evangelio no termina en una tragedia, sino en una victoria: Jesús muere, resucita, y aparece a sus discípulos, 

los envía al mundo. Juan organiza su relato en cuatro partes: prólogo, signos/milagros, pasión?resurrección, epílogo. 

Esto nos habla de que la espiritualidad cristiana no es escapismo, ni se queda en lo abstracto, sino que toca lo real 

—muerte, sufrimiento, pérdida—, pero lo atraviesa con esperanza de resurrección, de nuevo comienzo, de vida que no se 

extingue. Y si lo traducimos al presente: quizá estás viviendo un “jueves santo” en tu vida —una espera, una 

incertidumbre—, pero Juan nos asegura que la historia de Dios no se queda en el sábado del silencio, sino en la mañana 

del domingo de la victoria. Así que sigue trabajando, sigue amando, sigue esperando. Y una sonrisa: igual que después 

de un día largo de trabajo vuelves a casa y decís “por fin”, en sentido espiritual también hay ese “por fin” que se abre en 

resurrección. Para cerrar: el Evangelio de Juan nos invita a entrar en una experiencia de fe que es relacional (“con Él”, 

“en Él”), profunda (“en el principio”, “la Palabra”), práctica (vida diaria, amor al otro) y gozosa (sí, podemos reír con 

humildad, sabiendo que Dios también tiene buen humor y nos acompaña). Te animo a acompañarme leyéndolo despacio, 

a dejar que cada “Yo soy…” calce en tu vida, que cada “creer” se vuelva puente, que cada “amar” sea un paso hacia el 

otro. Y recuerda: no estamos solos, hay Vida, hay Luz, hay Camino. Y si sentís que necesitas una pausa, que la mochila 

pesa mucho, tómala, y deja que la Palabra se convierta en carne en tu vida hoy. Gracias por escuchar. Que la Paz y el 

Amor que Jesús propone te acompañen. 

Capítulo 1
El Evangelio de Juan no es solo un relato de lo que hizo Jesús, sino una invitación a conocer quién es realmente. Desde 

las primeras palabras Juan nos lleva más allá de los milagros y parábolas: nos lleva al corazón mismo de Dios. Aquí, 

Jesús no es solo un maestro o un hacedor de maravillas, es la Luz que ilumina nuestra oscuridad, el Pan que sacia el 

alma, el Buen Pastor que conoce tu nombre y te busca cuando te pierdes. Juan escribió ‘para que creas’ —no en una 



idea, sino en una Persona— y que al creer, tengas vida verdadera. No una existencia religiosa, sino una relación viva. En 

un mundo que ofrece muchas versiones de la verdad, Juan te presenta a Jesús como la Verdad encarnada, y te dice con 

ternura y autoridad: ‘Míralo bien... este es Dios con nosotros. El Evangelio de Juan es como ese amigo profundo del 

grupo: no te cuenta qué pasó, sino por qué importa. Mientras los otros evangelistas te dicen que Jesús caminó sobre el 

agua, Juan te guiña el ojo y dice: ‘Eso fue para que entiendas quién es Él’. Es como si dijera: ¡Dios está entre nosotros y 

te ama más de lo que amas el WiFi gratis!’ En resumen: Juan no solo quiere que sepas que Jesús vino, sino que confíes 

en Él como quien confía en el café de la mañana… solo que con resultados eternos. En el principio… En el principio no 

había internet, ni redes sociales, ni siquiera café. Solo había el Verbo. ¿Qué te parece?  Y no estamos hablando de 

gramática, obviamente… Hablamos de una Palabra viva, que además sobresale como poderosa, divina. De una Palabra 

que estaba con Dios, y que era Dios.  Sí, sí… ¡Así arranca el evangelio de Juan! Con poesía cósmica y un misterio que 

haría sonrojar a cualquier filósofo griego. Pero todo tiene su explicación, claro. Porque la Palabra —el Verbo— es la 

fuerza creativa del universo. Todo lo que existe, desde el ADN hasta las galaxias, fue hecho por Él. Y lo más asombroso: 

esa Palabra se hizo carne… ¡Eso dice! Y, Además. ¡Se vino a vivir entre nosotros!  Así fue, ni lo dudes. Dios no se 

quedó allá arriba con sus nubes y sus querubines. Se puso sandalias, comió pan con aceite, caminó bajo el sol, y hasta 

se empapó en sudor en medio de ese clima áspero y achicharrante. Suena raro decir esto, ¿Verdad? ¡Es que somos tan 

religiosos y solemnes! ¿Tú crees que Jesús era así? El caso puntual es que mira lo que nos muestra este primer capítulo 

de Juan. ¡Nada menos que a Dios, con piel humana! (Imagínate a Jesús con polvo en los pies y una sonrisa en los labios, 

compartiendo historias con pescadores.) Y en medio de esa historia, aparece un personaje peculiar: Juan el Bautista. 

Una especie de influencer del desierto… sin Instagram, pero con miles de seguidores. Juan no tenía filtros, ni lo 

pretendía. Vestía más que raro, y comía más raro todavía (¡langostas con miel!), y gritaba con fuerza: “¡Enderecen el 

camino del Señor!”La gente pensaba que era el Mesías, otros que era Elías, o algún profeta regresado de la ultratumba. 

Pero él lo tenía claro: “No soy la luz, solo vengo a señalarla.” Y vaya que lo hizo. Un día vio a Jesús venir y dijo: “¡

He ahí el Cordero de Dios, que quita el pecado del mundo!” ¿Te puedes imaginar la escena? ¿Da tu mente para 

tanto? Jesús se acerca, sin hacer aspavientos ni mucho menos pavoneándose como haría cualquiera de nosotros, hoy. 

Juan lo señala, y el cielo responde. Algo como una paloma —el Espíritu Santo— desciende. No era un show de luces… 

era el cielo bajando a la tierra. Y allí comienza el seguimiento. Dos discípulos de Juan escuchan y siguen a Jesús. Le 

preguntan: “¿Dónde vives?” Y Jesús, sin rodeos, les responde: “Vengan y vean.” Se quedaron todo el día. Porque cuando 

estás frente a la luz… no quieres volver a las tinieblas. Luego viene Andrés, que corre a buscar a su hermano Simón. Le 

dice: “¡Hemos encontrado al Mesías!” Y Jesús, cuando ve a Simón, le cambia el nombre: “Ahora te llamarás Pedro.” (Que 

significa roca, aunque todavía era más bien una piedra movediza... pero eso viene después). Y por si fuera poco, Jesús 

encuentra a Felipe, y Felipe encuentra a Natanael. Este último, escéptico, dice: “¿De Nazaret? ¿Puede salir algo bueno 

de ahí?” (Traducción moderna: “¿Ese del barrio humilde?”) Y Felipe solo le responde: “Ven y ve.” Y cuando Jesús lo ve, 

le dice: “Te vi debajo de la higuera.” Natanael se queda de piedra. ¡Boom! Lo invisible se hizo visible. Y Jesús le dice: 

“¿Crees por eso? Vas a ver cosas mucho más grandes. El cielo se abrirá. Los ángeles subirán y bajarán sobre el Hijo del 

Hombre.” Este primer capítulo del evangelio de Juan es como abrir una puerta a lo eterno Es poesía, es historia, es 

teología…pero también es una invitación personal. Porque en medio de toda esta majestuosidad, hay una verdad sencilla 

y revolucionaria: La luz vino al mundo. Y no cualquier luz. La luz verdadera. Una luz que no se apaga, aunque la 

oscuridad lo intenta. Una luz que da vida, sentido, identidad. Y tú, ¿qué harás con esa luz? ¿La ignorarás como muchos 

hicieron? ¿O la seguirás como aquellos primeros discípulos, que lo dejaron todo por una simple frase: “Ven y ve”? Porque 

sí… todo comenzó con el Verbo. Y ese Verbo sigue hablándonos hoy. A veces con voz de trueno, otras con susurros. 



Pero siempre con amor, gracia… y verdad. Un abrazo. Hasta el segundo capítulo. 

Capítulo 2
¡Hola! Bienvenido a este espacio donde compartimos la Palabra con el corazón abierto, una sonrisa en el rostro... ¡Y, si 

se puede, con un buen café, té o mate argentino en mano! Hoy nos adentramos en el capítulo 2 del evangelio de Juan. 

Un capítulo con fiesta, con vino, con milagro… y también con mesa volteada. Así que… ¡vamos por partes! Ya lo sabes, 

no voy a leer el texto de este capítulo, eso debes hacer tú. Yo hablaré de él y tú lo comprobarás con tu Biblia o tu 

memoria. Jesús fue invitado a una boda en Caná de Galilea. Y fue con su madre… y con sus discípulos. ¡Una boda con 

familia, amigos, y mucho entusiasmo! Pero en medio de la celebración, algo muy humano ocurre: ¡Se les acaba el vino!  

En una fiesta judía de aquella época, eso era casi como decir “se nos fue la luz en plena fiesta” ... o peor. Un desastre 

social. Aquí hace años había un cantante de la provincia de Córdoba que tenía una pegadiza canción cuya letra decía en 

un momento a modo de pregunta: ¿Quién se ha tomado todo el vino? Imagínate los novios... “¡Ay no, tía Miriam, no le 

digas a nadie! ¿Cómo que ya no hay vino?” Y la madre de Jesús, María, que claramente era una mujer de acción, no se 

queda con los brazos cruzados. Se acerca a Jesús y le dice: – “No tienen vino.” Jesús, muy tranquilo, responde algo 

que a muchos nos ha hecho levantar la ceja: – “¿Qué tienes conmigo, mujer? Aún no ha llegado mi hora.” Pero 

María... simplemente mira a los sirvientes y les dice una frase que todavía resuena hoy: “Hagan todo lo que él les 

diga.” Y ahí ocurre el milagro. Jesús convierte agua —¡sí, agua común y corriente, ni siquiera envasada ni de filtro! — en 

vino. Pero no un vinito cualquiera… ¡El mejor! Sin ser bebedor de vino, por razones de trabajo, en una época tuve que 

estudiar las distintas calidades de los vinos. De hecho, no se trata de aplastar uva y listo, hay mucho más detrás de un 

buen vino. Todo un trabajo artesanal que, en este caso, simplemente pasó por una palabra de poder. El maestro de 

ceremonias prueba el vino nuevo y dice: “Todos sirven primero el buen vino, y cuando ya están medio alegres... el 

barato. ¡Pero tú has guardado el mejor para el final!”Jesús no solo hizo un milagro. Hizo un gesto de ternura, de 

generosidad, de alegría compartida. Transformó lo cotidiano en algo extraordinario. Lo simple, en sagrado. ¿Y sabes 

qué más? Todavía lo hace. A veces lo vemos. A veces no. Pero Él sigue transformando nuestras aguas en vino... sí 

estamos dispuestos a “hacer lo que Él nos diga”. Aunque no lo creas o no lo entiendas, todavía hay gente en los 

ambientes eclesiásticos que se sienten fastidiadas con este relato. Lo ven como una incitación al pecado de borrachera. 

No entendieron que beber vino es una cosa que hasta Jesús hizo, mientras que no controlar las adicciones es otra cosa 

muy distinta y no tiene nada que ver con un elemento específico. En algunos tratamientos de cardiología he oído a 

especialistas recomendar al paciente beber una pequeña copa de vino tinto de buena calidad por día. Precauciones, si; 

extremismos, no. Después de la boda, el capítulo cambia totalmente de tono. Jesús va al templo, y lo encuentra... bueno, 

más parecido a un mercado que a una casa de oración. Había vendedores de ovejas, cambistas, monedas, bullicio. Era 

como entrar al mercado un domingo a mediodía, pero dentro de la iglesia. Jesús no dijo: “Bueno, vamos a calmarnos.” 

No, Él hizo un látigo de cuerdas —porque si algo nos enseña este Jesús es que la paciencia también tiene límites—, y 

limpió el templo. Volteó mesas, sacó a los vendedores, y dijo: “¡No conviertan la casa de mi Padre en un mercado!”

Este no es un Jesús enojado por capricho. Es un Jesús apasionado por lo sagrado. Un Jesús que ama tanto, que no se 

queda callado ante lo que está mal. ¿Y si hoy Jesús mirara nuestro “templo interior”? ¿Qué mesas tendría que voltear? 

¿Qué rincón está lleno de ruido, de negocios mentales, de negociaciones con nuestra fe? Juan capítulo 2 es un 

recordatorio de que Jesús está presente tanto en la alegría de una boda como en la limpieza de un templo. Está 

cuando el vino se acaba… y cuando el alma necesita orden. Y en ambos casos, Él actúa con amor. Con firmeza, sí. 

Pero con amor. Quizá hoy tú estás en Caná. Y se te acabó algo importante: la paciencia, la fe, la fuerza, el ánimo... O 

quizá estás en el templo, con el alma revuelta, necesitando que alguien venga y saque lo que ya no debe estar ahí. En 

cualquiera de los dos casos, Jesús está contigo. Solo recuerda lo que dijo María: “Hagan todo lo que Él les diga.”



Porque donde Jesús está, el milagro empieza. En una congregación que conocí, un día vinieron dos misioneros de 

origen sajón a visitar y predicar. Fueron invitados a almorzar y se espantaron porque vieron a creyentes bebiendo vino 

con el almuerzo. Esa noche predicaron atacando ferozmente al vino, declarando que era una bebida sólo apta “para 

ambientes degradados” y que un cristiano no podía en modo alguno caer en eso. La gente se sintió impactada, pero 

cuando descubrieron que ellos no bebían vino, pero si wisky, del mejor y en no escasas cantidades, comprendieron que 

todo se trataba de una opinión cultural, no bíblica. En esa misma congregación, indignada por ese mensaje anti 

vitivinícola, no se inmutaban ni un milímetro por toda la mercancía que se practicaba en su hall de ingresos donde, junto 

con libros y videos, se vendían de toda clase de objetos casi esotéricos. Aguas, paños y hasta calcomanías 

supuestamente ungidas por causa de la oración del pastor. Así somos, veces. Pero podemos cambiar, estamos a tiempo. 

Gracias por compartir estos minutos. Que tu día tenga sabor a vino nuevo, a templo limpio, y a presencia viva de Jesús. 

Nos escuchamos pronto. ¡Un abrazo grande! 

Capítulo 3
Este capítulo podría representarse teatralmente con una escena única: de noche t en una terraza de Jerusalén (Luz 

tenue. Sonidos nocturnos: grillos, viento suave. NICODEMO entra mirando hacia los lados, con una capa grande. Camina 

de puntillas de pie, temeroso de que alguien lo vea.) En Jerusalén, cuando el sol se va a dormir, algunos corazones se 

despiertan con preguntas. Éste es Nicodemo. Fariseo. Maestro de la ley. Amante del silencio... y, esta noche, de las 

preguntas peligrosas. (NICODEMO se detiene, suspira. Toca suavemente la puerta. JESÚS la abre. Le sonríe con calma.)

- Hola Nicodemo... Buenas noches. - Shhh... ¡Jesús! No tan alto, por favor. ¿Podemos hablar...? En privado. – Jesús mira 

a su alrededor y no ve a nadie. Entonces le dice: Tranquilo. Solo estamos tú, yo… y ese discípulo que se quedó dormido 

contando ovejas. (Se escucha un ronquido suave de fondo.) Nicodemo, aunque vestido como una autoridad, trae el alma 

desvestida. Una mezcla de respeto… y nervios. Rabí…le dice. Sabemos que has venido de parte de Dios. ¡Nadie puede 

hacer las cosas que tú haces si Dios no está con él! Jesús asiente con su cabeza y una sonrisa tranquila y afectuosa y 

responde:  Gracias, Nicodemo. Pero déjame decirte algo que no viene en tus libros… Te digo, con toda certeza: si 

alguien no nace de nuevo, no puede ver el Reino de Dios. Obvio, a Nicodemo se le desparrama de un solo golpe toda 

su teología de años. - ¿Perdón? ¿Nacer otra vez? ¿Y cómo se supone que un hombre, ya viejo, como yo (se palpa la 

espalda) va a volver al vientre de su madre? No creo que mamá esté de acuerdo…Jesús sonríe casi con ternura y 

expresa: No hablo de un parto con partera, Nicodemo. Hablo de un nuevo nacimiento del agua y del Espíritu. Lo que 

nace de carne, es carne. Pero lo que nace del Espíritu… ¡Es otra historia! Nicodemo parpadea. Sus neuronas fariseas 

hacen cortocircuito. ¿Pero cómo…? Casi aulla. ¿Cómo puede hacerse esto? Esta vez Jesús lo mira con algo de seriedad 

y añade: ¿Y tú eres maestro de Israel… y no sabes esto? Mira, te estoy hablando de cosas terrenales y ya te cuesta… 

¿Cómo vas a entender si te hablo de cosas celestiales? Silencio. El tipo de silencio que hacen los relojes cuando se 

detienen. Jesús baja la voz, como quien cuenta un secreto eterno. Nadie ha subido al cielo, excepto el que bajó del 

cielo… el Hijo del Hombre. Y así como Moisés levantó la serpiente en el desierto… así también el Hijo del Hombre debe 

ser levantado. Para que todo el que crea en Él, no se pierda, sino que tenga vida eterna. Nicodemo, con su mandíbula 

desencajada se queda murmurando: Vida eterna… Jesús escucha ese murmullo y responde:  Porque de tal manera 

amó Dios al mundo… Que dio a su Hijo único, para que todo aquel que cree en Él no se pierda, sino que tenga 

vida eterna. Dios no vino a condenar al mundo… vino a salvarlo. Las palabras flotan como el viento. No se ven, pero se 

sienten. Jesús sigue hablando aunque este hombre, shockeado como está, no termina de entenderle lo que dice:  El que 

cree, no es condenado. El que no cree… ya se ha condenado solo. Porque la Luz vino al mundo… Pero muchos 

prefieren las tinieblas, porque la luz muestra lo que uno quiere esconder bajo la alfombra. Nicodemo inclina su rostro y 

pregunta con un hilo de voz: Y... ¿qué pasa si uno ya ha vivido mucho tiempo en la oscuridad? Jesús vuelve a sonreír, 



pero esta vez de manera comprensiva cuando le responde: Entonces camina hacia la luz, Nicodemo. La verdad no es 

para humillarte. Es para sanarte. Se hace una larga pausa. Nicodemo lo mira como si hubiera visto por primera vez el 

amanecer. Apenas alcanza a decir, casi en un balbuceo incomprensible: Gracias, Maestro. Esto… esto cambia todo. Y 

esa noche, mientras todos dormían, una semilla fue plantada en el corazón de un fariseo. Tardaría en brotar, pero ya 

nada volvería a ser igual. JESÚS entra nuevamente de regreso a la casa. NICODEMO se queda en la terraza, mirando al 

cielo. Y dice casi en un susurro: ¿Nacer de nuevo…? Puede que sea más difícil que leer Levítico... pero creo que, por 

primera vez, quiero volver a empezar. La luz ambiente baja lentamente. No muy lejos, se oye un último ronquido 

profundo del Discípulo Dormido. El relato completo del evangelio y lo expresado en otros textos y por los historiadores, 

dan cuenta del final feliz de esta historia. ¿Y de la nuestra, qué? Cuando yo le pedí al Señor que si era verdad que existía 

me ayudara a encontrarlo, Él lo hizo. Entonces, según me dijeron aquellos jóvenes que fueron mi primer grupo de 

creyentes, me hizo saber que eso tenía un nombre: yo me había convertido. Hubo cambios notorios en mí, luego de eso, 

pero no lo suficientemente fuertes como para que el planeta entero se diera cuenta. Algunas pequeñas cosas se 

modificaron en mi ser y comencé a desandar este camino. Me quedaban muchas cosas antiguas arraigadas a mi 

estructura, todavía. Eran un combate diario y complicado. Hasta que meses después, en una reunión, se invitó a pedirle 

al Señor que nos llenara con el Espíritu Santo y…sucedió. Calor, lenguas, llanto, postrarse por largo tiempo, pero, lo más 

importante de todo, cuando volví a ponerme de pie, todo en mi interior se había revolucionado y cambiado, en algunas 

cosas, en un giro de ciento ochenta grados. Nacer de nuevo no sólo es bíblico, es posible. ¿Lo tienes? ¿Si? ¡Gloria a 

Dios! ¿No lo tienes? Pídeselo ya mismo. Y luego espera el tiempo que sea; sucederá si lo crees. 

Capítulo 4
Hay historias que comienzan con una sed…No una sed cualquiera. No esa que se quita con un vaso de agua fría y una 

rodaja de limón. Hablo de la sed del alma. Esa que no se ve, pero se siente. La que te lleva a caminar al mediodía, bajo 

el sol del desierto, sola… con un cántaro vacío. Así empieza esta historia. Con una mujer. Una samaritana. Y un judío… 

que resultó ser mucho más que un judío con sed. Parece un romanticismo casi irreverente, pero sería interesante que 

alguien pudiera imaginarse en ese lugar, momento, clima, etc. Jesús estaba viajando de Judea a Galilea. Y dice el texto 

que le era necesario pasar por Samaria. ¡Ojo! No dice que le tocó pasar. Dice que le era necesario. Algo necesario es 

algo que hay que hacer sí o sí por razones importantes que así lo demandan. Necesario. ¿Será que esa necesidad no 

era geográfica, sino espiritual? Me atrevo a arriesgar que sí. Tratándose de Jesús, es muy poco probable que tuviera 

necesidades de otro orden. Entonces Jesús llega a Sicar. Una ciudad que tendría como única atracción turística un pozo. 

Pero no cualquier pozo: el pozo de Jacob. Un sitio con historia, con raíces, con herencia. Y ahí lo vemos: Jesús, 

cansado, se sienta junto al pozo. Sí, Jesús se cansa. Como tú, como yo, como todos. ¡Qué manía esa de tanto cristiano 

novelesco de imaginar a Jesús como una especie de mezcla antigua de Superman y más moderna de Robocop! Era un 

hombre. Dios encarnado en Él, es verdad, pero hombre a la hora de disfrutar o sufrir. Y en esa hora, la sexta —alrededor 

del mediodía— cuando nadie con sentido común sale a buscar agua… aparece ella. La mujer samaritana. Una mujer 

que, probablemente, salía a esa hora para evitar las miradas. Los cuchicheos. Porque sí, su historia no era para la 

portada de una revista cristiana, precisamente. Cinco maridos. Y el que tenía ahora... ni siquiera era esposo. Pero ella no 

lo sabía, aún. Jesús, con sed y sin balde, le dice: “Dame de beber”. Y la mujer, con cara de: “¿Me estás hablando a 

mí?”, le responde: “¿Cómo tú, siendo judío, me hablas a mí, mujer samaritana?” ¡Qué escándalo! Es como si hoy un 

pastor evangélico entrara a un bar de motoeros y pidiera una cerveza para hablar de Dios. Pero Jesús no está interesado 

en protocolos. Ni en prejuicios. Él está sediento, sí… pero sediento de encuentros humanos. De conversaciones que 

atraviesan la superficie. Jesús le dice: “Si supieras quién soy, tú me pedirías agua. Agua viva.” Y ahí se frena todo. 

La mujer no entiende. Porque, claro, no tiene balde, y el pozo es profundo. ¡Y ella viene con su historia! Su experiencia. 



“¿Acaso eres tú más grande que Jacob?”, le lanza, como quien defiende la tradición familiar. Pero Jesús no discute. 

Jesús propone. “El que bebe de esta agua, volverá a tener sed. Pero el que beba del agua que yo le doy, no tendrá 

sed jamás.” Una fuente eterna. Un manantial interno. Una promesa que no cabe en el cántaro. Ella dice: “Dame esa 

agua.” Pero entonces, Jesús le cambia el tema: “Ve, llama a tu marido.”  ¡Ay, Jesús! Qué manera de romper el 

hielo.Ella contesta: “No tengo.” Y Jesús, con amor, pero sin rodeos: “Bien has dicho… cinco tuviste, y el que tienes 

ahora no es tu marido.” Imagina el silencio. El asombro. La vulnerabilidad. Ella no lo conocía… pero Él la conocía a ella

. Podemos leerlo, creerlo, enseñarlo y predicarlo. Lo que no siempre podemos, es imaginarlo. Somos demasiado 

religiosos, todavía. Y algo cambia en esa mujer. Donde había vergüenza, empieza a haber luz. Donde había juicio, 

aparece gracia. Ella le habla del Mesías que vendrá. Y Jesús, por primera vez en este Evangelio, lo dice claro: “Yo soy.”

Sí. El que te habla. El que te conoce. El que no te juzga. El que sacia la sed. En eso vuelven los discípulos. Ven la 

escena. Mujer + Jesús + pozo = confusión. Pero no dicen nada. Quizás por respeto… o por puro desconcierto. Mientras 

tanto, ella deja el cántaro. ¡Eso es importante! Lo deja. Como quien ya no necesita lo que la hacía volver una y otra vez 

al mismo pozo. Corre a la ciudad y dice: “¡Vengan! ¡Conocí a alguien que me dijo todo lo que he hecho!” Y no lo dice 

con vergüenza. Lo dice con asombro. “¿No será este el Cristo?”No sé por qué, al leer esto, no puedo evitar recordar al 

centurión que tenía a su criado enfermo y al que luego, Jesús destacó por su fe. ¡Un romano! ¿Y aquí? ¡Una samaritana! 

Es indudable. Al religioso le cuesta mucho más ejercitar fe que al simple creyente sin rituales incorporados. Ni católico, ni 

evangélico, ni nada. No hay estructura dueña del evangelio. Hijo de Dios y miembro de Su Reino. La pregunta, ahora, es:  

Y tú… ¿Cuántas veces volviste al mismo pozo? A buscar en amores, en trabajos, en likes, en logros… algo que sacie. 

Algo que quite la sed… del alma. Jesús sigue sentado junto al pozo. Sigue pidiendo agua… pero ofreciendo eternidad. 

Sigue hablando con los que otros no mirarían. Sigue viendo la historia completa… y amando igual. Ese día, muchos 

samaritanos creyeron. Primero, por el testimonio de una mujer que nadie escuchaba. Después, por encontrarse ellos 

mismos con Jesús. Y le dijeron: “Ahora creemos no solo por lo que ella dijo, sino porque lo hemos oído. Y 

sabemos que este es el Salvador del mundo.” Que esa sea también nuestra historia. No la del que solo escucha 

hablar de Jesús… Sino la del que se encuentra con Él, en el pozo más cotidiano, y encuentra en Él… el agua viva. 

Capítulo 5
Hola, Qué bueno tenerte por aquí. Hoy te invito a hacer una pausa en medio del ajetreo de nuestras vidas… para 

escuchar una historia. Pero no es cualquier historia. Es una que tiene milagros, confrontaciones, preguntas incómodas… 

y sí, también algo de misterio. ¿Estás listo? Vamos a sumergirnos en Juan capítulo 5. Imagina esto: hay una piscina en 

Jerusalén, junto a una puerta llamada “la de las ovejas”. No suena muy glamorosa, ¿Verdad? Pero esta piscina 

—llamada Betesda— es un lugar cargado de esperanza… y de mucha espera. Porque se decía que, de vez en cuando, 

un ángel descendía y agitaba las aguas, y el primero en meterse quedaba sano. No sé donde vives, pero si el lugar 

donde resides tiene una plaza pública, ¿Qué crees que sucedería si allí hubiera una pileta con agua y se corriera la voz 

de que está sucediendo algo similar a esto? Allí donde tú estás, no sé. Aquí donde yo vivo, andarían centenares a los 

codazos para ganarle el lugar al vecino. Ahora imagina a un hombre. No sabemos su nombre. No sabemos su historia 

completa. Solo sabemos una cosa: llevaba 38 años enfermo. ¡Treinta y ocho! La mayoría de nosotros no se aguantaría ni 

una cuarta parte de ese tiempo ni esperando una pizza… ¡imagina esperar casi cuatro décadas para una oportunidad de 

sanidad! Él está ahí. Acostado. Mirando el agua. Esperando algo que nunca llega. Siempre me pregunté qué pasaría por 

la mente de ese hombre cada vez que esperaba y se frustraba. Y entonces aparece Jesús. No con trompetas. No con 

efectos especiales. Solo… caminando. Lo ve. Y le hace una pregunta que, seamos honestos, suena un poco ridícula al 

principio si es que no vienes siguiendo su hilo ministerial, porque casi con infantil ingenuidad le pregunta:“¿Quieres ser 

sano?” ¡Jesús! El hombre lleva treinta y ocho años enfermo. ¿Qué clase de pregunta es esa que le haces? Pero… 



claro, quizás no es tan absurda como parece. Porque a veces nos acostumbramos tanto a nuestras limitaciones, a 

nuestros dolores, a nuestras excusas, que ya no sabemos si de verdad queremos cambiar. Y fíjate que el hombre no 

responde “sí” o “no”. En lugar de eso… ¡Se lanza con una excusa! “Señor, no tengo quien me meta en el estanque 

cuando se agita el agua…” Traducción a la medianía social de siglo veintiunol: “No tengo ayuda. Nadie me empuja. 

Siempre me ganan. Así soy yo.” Y Jesús, que no le pidió currículum ni referencias ni diagnóstico médico… le dice tres 

cosas que lo cambian todo: 1 – Levántate.  2 - Toma tu camilla. 3 - Y anda. El hombre se levanta. ¡Después de 38 

años! Camina. Lleva su camilla bajo el brazo como quien dice: “Sí, estuve tirado, pero ya no más”. De acuerdo. Como 

buen ex periodista, escritor y amante de las letras, tal vez yo sea demasiado volador en mi imaginación, pero no puedo 

evitar ver a ese hombre con la camilla sobre sus hombros salir saltando, gritando, cantando y riéndose a carcajadas, 

enloquecido con su sanidad. Es lo que cualquiera de nosotros, por serios y circunspectos que seamos, hubiera hecho. Y 

justo cuando piensas que todos deberían estar celebrando… ¡Zas! Aparecen los religiosos. Los policías del sábado. Los 

inspectores de la fe. “¡Eh! ¡No puedes cargar tu camilla en sábado! Eso es trabajo prohibido.” Imagínate: ¡el hombre 

acaba de ser sanado! Pero en vez de alegría, le dan un regaño. Es como si alguien saliera del hospital después de años 

de estar en coma y sala de cuidados intensivos y le dijeran: —“Disculpe, señor, no puede salir por esa puerta con la bata 

puesta.” Y aquí es donde Jesús va más allá del milagro físico. Más allá del escándalo sabatino. Se encuentra de nuevo 

con el hombre, y le dice algo… incómodo: “Mira, has sido sanado. No peques más, para que no te venga algo peor.”

Jesús no solo quiere curar piernas… quiere sanar el alma. No basta con andar… hay que andar bien. Y ahora, 

volvemos al principio. La pregunta sigue flotando en el aire… como una piedra que aún no ha tocado fondo: “¿Quieres 

ser sano?” No “¿quieres portarte bien?” No “¿quieres ir más a la iglesia?” No “¿quieres impresionar a Dios?” Sino… 

¿quieres ser sano? De verdad. Por dentro. ¿Quieres levantarte de esa excusa que te tiene atado hace años? ¿De ese 

“así soy yo”, “ya no hay esperanza”, “nadie me ayuda”? Jesús sigue caminando hoy entre multitudes de personas 

esperando algo. Y su voz no cambia. No exige. No regaña. Solo pregunta… con ternura y poder:“¿Quieres ser sano?”

Y si tu respuesta es sí… Entonces prepárate. Porque Él te dirá: “Levántate. Toma tu camilla… y anda.”Suena lindo 

porque suena bíblico, pero en realidad hoy Jesús te está preguntando si quieres ser sano…de eso que sólo Él y tu saben. 

¿Le dirás que sí o le darás excusas? Como sea, Él te sanará pero al mismo tiempo te recomendará que tomes la 

responsabilidad de todos tus errores acostados en esa camilla vacía y comiences a andar en el Espíritu, única forma 

posible de vida abundante hoy, aquí y ahora. Gracias por escuchar este tiempo de reflexión. Gracias por seguir 

acompañándome en este Tiempo de Victoria. Si esta historia te habló, compártela. Porque quizás… alguien más necesita 

oír esa misma pregunta. Hasta la próxima. Que camines… libre.

Capítulo 6
¿Alguna vez te pasó que invitaste a cenar a un par de personas… y de pronto te llegaron cinco mil? Bueno, a Jesús le 

pasó. Y Él no tenía ni empanadas, ni un delivery a quien recurrir, ni un plan de contingencia. Pero espera… porque esta 

historia no va solo de pan y peces. Va del hambre. Del hambre de verdad. De esa que no se llena con carbohidratos, ni 

con chismes de barrio, ni con “me gusta” en redes sociales. Acompáñame, que esto se pone bueno. Jesús cruza el mar 

de Galilea, se sienta tranquilo en el monte con sus discípulos, quizás esperando un momento de paz. Pero al parecer, la 

fama de Jesús se había disparado. Lo seguían multitudes como si fuera… el Messi de los milagros. Y no era para menos: 

sanaba enfermos, hablaba con autoridad, y encima, ¡Gratis! Imagínate llevado al hoy.  Felipe, uno de sus discípulos, está 

a su lado. Jesús levanta la mirada, ve a la multitud y le lanza una bomba a Felipe: —¿De dónde compraremos pan para 

toda esta gente? Le tira.  Como quien dice: “Felipe, ¿Tenés idea de cómo vamos a alimentar a medio estadio de fútbol sin 

presupuesto?” Felipe hace números, mentalmente abre Excel y le responde: —Ni 200 denarios alcanzarían para que 

coman un bocado cada uno… (Te aclaro que 200 denarios eran como 8 meses de sueldo… No era un picnic barato.) 



Entonces aparece Andrés, y dice algo que en cualquier reunión de logística suena a humor dudoso: —Acá hay un 

muchachito con cinco panes de cebada y dos pececitos… pero… ¿Para qué alcanza eso? ¿Te lo imaginas? Cinco 

pancitos de cebada —los más baratos del supermercado— y dos pececillos, probablemente secos. Es como decir: “tengo 

dos tostadas y una sardina”. Pero Jesús… Jesús tiene otra lógica. La lógica de caminar por esta vida con años luz de 

ventaja sobre todo el resto. Mitad por ser quien era, pero la otra mitad por no depender de las circunstancias naturales. 

Entonces Jesús dice: “Hagan recostar a la gente”. Y comienza el milagro. Toma los panes, da gracias y los reparte. Toma 

los peces, los reparte. Y todos —TODOS— comieron cuanto quisieron. No solo eso. Sobró. ¿Te diste cuenta? No solo 

fue suficiente. Fue más que suficiente. Tanto, que recogieron ¡Doce cestas repletas de sobras! ¿Y sabes qué? Acá hay 

un mensaje poderoso: Cuando Dios bendice, no lo hace en modo “racionamiento”. Lo hace en modo “abundancia”.

No porque tú seas especial, sino porque Él es generoso. Y lo más loco de todo: usó lo poco que tenía un chico anónimo. 

Un nene con su vianda. ¿Te imaginas si ese chico hubiera dicho “¡Es mío!”? Ni lo conoceríamos. Pero compartió, y fue 

parte de uno de los milagros más famosos de la historia. El famoso milagro de la multiplicación de los peces y los panes. 

Yo recuerdo que lo leía así en mi Biblia y no me sonaba ni raro ni fantasioso. ¡Esa manera automática de leer la Biblia 

que nos enseñaban! Al día siguiente… ¡la gente volvió! ¿A qué? ¿A escuchar la palabra de Dios? ¡Nah! ¡Volvieron por el 

pan! Querían la repetición del buffet celestial. Jesús los mira y les dice: —Ustedes me buscan no porque entendieron lo 

que hice… sino porque comieron y se llenaron. Ups. Ahí se corta la música del buffet. Y les lanza una frase que nos deja 

pensando: —Trabajen, no por la comida que se echa a perder… sino por la que permanece para vida eterna. Le faltó 

añadirle: “Esto te pega como a las cinco de la madrugada” Y claro, todos le piden ese pan mágico. Y ahí viene la bomba 

teológica: —Yo soy el pan de vida. El que viene a mí nunca tendrá hambre, y el que cree en mí nunca tendrá sed. 

¿Cuántas veces leíste o te leyeron esto? ¿Te diste cuenta que en nuestra ignorante inconsciencia eso nos sonaba 

natural y claro, cuando en realidad era absolutamente sobrenatural y milagroso? Jesús está diciendo: “¿Tienen hambre? 

Yo soy la comida.” No una receta. No un método. No un manual. Él es el pan. Él es el alimento. Pero ojo, esto no es 

literal. Y sin embargo, muchos lo tomaron así. Cuando Jesús empieza a hablar de comer su carne y beber su sangre, 

muchos lo miran como si hubiera dicho la mayor barbaridad del siglo. Y se ofenden. Y murmuran. Y se van. —“Esta 

palabra es muy dura”, dicen. Y ahí… muchos discípulos, sí, discípulos, lo dejan. Ya no andan más con Él. Lo siguen… 

hasta que les incomoda. Hasta que les exige algo más profundo que solo pan y pescado. Y entonces, Jesús se da vuelta 

y le pregunta a los Doce: —¿También ustedes se quieren ir? Silencio hospital. Apenas el sonido de los insectos volando. 

Y Simón Pedro, como tantas veces, dice algo que parte el alma: —Señor, ¿a quién iremos? Solo tú tienes palabras de 

vida eterna. Esta historia es un espejo. Nos encanta el Jesús que sana, que da, que multiplica. Pero nos cuesta el Jesús 

que desafía, que nos pide fe, que nos ofrece su vida como pan… y nos pide la nuestra a cambio. Y sin embargo, como 

dijo Pedro… ¿a quién más iríamos? Solo Él tiene palabras que llenan el alma. Solo Él sacia el hambre profunda. Solo Él 

es el verdadero pan de vida. Así que… La próxima vez que te sientas vacío, hambriento de sentido, de propósito… No 

busques solo milagros. Busca al Pan. Y si solo tenés cinco panes y dos peces… compartilos. Porque con Jesús, eso 

alcanza. Y sobra Guarda este mensaje y compártelo con quien el Espíritu te muestre.  No será pan ni pescado, pero 

capaz alguien lo escuche y… se llene.  ¿A quien iremos? “Solo tú tienes palabras de vida eterna…”

Capítulo 7
¿Alguna vez te sentiste incomprendido por tu propia familia? ¿Que tus intenciones eran buenas, pero nadie lo veía? 

Bienvenido al club… el club donde el fundador es nada más y nada menos que Jesús. Sí. Jesús. El mismo que multiplicó 

panes, sanó ciegos y caminó sobre el agua… también fue malinterpretado, incluso por sus propios hermanos. Hoy, te 

invito a caminar conmigo por el capítulo 7 del Evangelio de Juan. Una historia con fiesta, tensión, secretos… y una 

declaración que puede cambiarte la vida. Estaba por comenzar una de las fiestas más alegres del calendario judío: la 



Fiesta de los Tabernáculos. Una especie de "campamento espiritual", una semana para recordar que Dios guio a su 

pueblo en el desierto. Y ahí está Jesús, tranquilo en Galilea, mientras en Judea las cosas están... digamos, tensas. Los 

líderes ya no lo quieren en el grupo de WhatsApp, por así decirlo. ¡Quieren matarlo! Y sus hermanos —sí, sus propios 

hermanos— le dicen: "¡Dale, mostrate! Si hacés cosas increíbles, andá a Judea, hacete viral. ¡No te escondas!" Y Juan 

nos deja caer una bomba: "Ni siquiera sus hermanos creían en él."¡Auch! Eso duele. Ser Jesús, el Hijo de Dios, y que 

tu propia sangre no lo vea. Jesús les responde con calma, pero firme: “Mi tiempo aún no ha llegado. El mundo no los 

aborrece a ustedes… pero a mí sí.”Jesús no andaba con relojes de marca ni aplicaciones de calendario. Su tiempo era 

celestial. Y sabía que moverse antes del momento exacto… podía destruir el plan. Así que les dice: "Vayan ustedes a la 

fiesta. Yo no voy todavía."Y mientras todos piensan que se quedó en casa... ¡zas! Jesús sube a la fiesta… pero de 

incógnito. Como cuando uno entra a una reunión familiar y espera que no lo vean hasta que se sirve el postre. La ciudad 

bulle. Todos murmuran: "¿Dónde está ese tal Jesús?" "Es bueno." —dicen unos. "¡No! Engaña a la gente." —rebaten 

otros. Nadie se atreve a hablar abiertamente. Hay miedo, como si Jesús fuera una palabra prohibida. Pero a la mitad de 

la fiesta… ¡Jesús aparece en el templo! Y comienza a enseñar. Con autoridad. Sin haber ido a Harvard ni al seminario de 

Jerusalén. La gente se queda de cara: “¿Cómo sabe tanto sin haber estudiado?” Y Jesús suelta una bomba teológica:

“Mi enseñanza no es mía, sino del que me envió. El que quiera hacer la voluntad de Dios, sabrá si lo que digo 

viene de Él.”No se trata solo de escuchar... se trata de querer obedecer. Jesús continúa. Con voz firme, pero con 

corazón sincero: “Ustedes tienen la ley de Moisés, ¡pero no la cumplen! ¿Entonces por qué quieren matarme?”La 

gente reacciona exageradamente: "¡Tenés un demonio!" Pero Jesús no se detiene. Les recuerda que si aceptan hacer 

una circuncisión en sábado… ¿por qué critican que Él sanó a un hombre en sábado? Y entonces suelta una frase que 

parece escrita para redes sociales, pero tiene siglos de sabiduría: “No juzguen por apariencias… juzguen con justo 

juicio.” ¡Boom! ¡Eso va directo al corazón! Porque todos, en algún momento, nos dejamos llevar por lo que parece en 

vez de buscar lo que es. Llega el último día de la fiesta. El más importante. Un sacerdote solía verter agua en el altar para 

recordar la provisión de Dios. Y ahí, entre la multitud… Jesús se levanta y alza la voz: “Si alguien tiene sed, venga a mí 

y beba. El que cree en mí, de su interior correrán ríos de agua viva.” No era solo poesía. Hablaba del Espíritu Santo. 

Jesús no ofrecía religión. Ofrecía vida. Vida que sacia, vida que fluye, vida que transforma desde adentro. La multitud se 

divide. Algunos dicen: “¡Este es el Cristo!” Otros se resisten: “Pero… ¿de Galilea? ¿Puede venir algo bueno de ahí?” Los 

fariseos envían guardias para arrestarlo. Pero los guardias regresan… ¡con las manos vacías! —"¿Por qué no lo 

trajeron?" —gritan los jefes. Y los soldados, con los ojos grandes, simplemente responden: “Jamás hombre alguno ha 

hablado como este hombre.”Silencio. Ni palos, ni espadas. Solo una frase que encierra asombro, duda… y quizás… fe. 

¿Y tú? ¿También tenés sed? ¿Sed de verdad, de sentido, de algo más que rutina? Mira que Jesús sigue diciendo lo 

mismo hoy: “Si tienes sed, ven a mí y bebe.”Podés encontrar división, ruido, confusión, dudas… incluso dentro de tu 

propia casa. Pero también podés encontrar a alguien que no solo habló diferente... sino que vivió y murió para saciar tu 

sed. Y lo mejor… es que esa historia aún no ha terminado. En resumen: Jesús sube discretamente a la fiesta de los 

Tabernáculos, desafiando las expectativas de sus hermanos incrédulos. En medio de la celebración, enseña en el templo, 

asombrando a todos con su sabiduría sin formación académica. Los líderes judíos se escandalizan y buscan arrestarlo, 

pero su hora aún no ha llegado. Jesús denuncia la hipocresía: critican su sanidad en sábado, pero violan la ley por 

tradición. Divide a la multitud: algunos lo creen profeta, otros el Mesías, y otros dudan por su origen. Nicodemo lo 

defiende tímidamente, recordando que la ley exige juicio justo. La autoridad de Jesús no se impone con fuerza, sino que 

atrae por verdad y coherencia. Él invita a todos a venir y beber del agua viva: el Espíritu, aún no dado plenamente. La 

tensión crece: su mensaje es claro, pero el corazón de muchos permanece cerrado. Moraleja: La verdad desafía 



estructuras, pero quien busca con sinceridad, encuentra vida en Cristo. 

Capítulo 8
Imagina una mañana tranquila en Jerusalén… Jesús acaba de regresar del monte de los Olivos. Y mientras la ciudad 

despierta, él vuelve al templo… Y se sienta… a enseñar. ¿Puedes ver la escena? El sol empieza a subir, la gente lo 

rodea… Hay paz. Pero esa calma, como pasa muchas veces en la vida… Está a punto de romperse. Entran los escribas 

y fariseos, arrastrando a una mujer. No vienen buscando justicia… sino una trampa. —¡Maestro! Esta mujer fue 

sorprendida en el acto mismo del adulterio. ¡En el acto! La ley de Moisés dice que debe morir apedreada. ¿Y tú? ¿Qué 

dices? ¿Te das cuenta? No les importa ella… les importa dejar a Jesús sin salida. Si dice: “No la maten”, lo acusan de 

violar la ley. Si dice: “Mátenla”, lo acusan de falta de misericordia. Silencio. Jesús… se agacha. Y comienza a escribir en 

la tierra. ¿Qué escribía? ¿Un versículo? ¿Un dibujo? ¿Sus nombres? Nadie lo sabe… y tal vez eso no es lo importante. 

Porque lo que dijo después… ¡Eso sí que lo sacudió todo!  “El que de ustedes esté sin pecado… que tire la primera 

piedra”.Primero uno suelta la piedra. Luego otro… y otro. Hasta que solo quedan dos personas en esa escena: Jesús… 

y la mujer. Jesús le dice: —¿Dónde están los que te acusaban? —Ninguno, Señor —responde ella. —Ni yo te condeno. 

Vete… y no peques más. Así de simple. Así de escueto. Así de contundente. Así de certero. ¡Qué momento! No justifica 

el pecado. Pero tampoco destruye a la persona. Jesús no niega la verdad… La redime. Y justo después de esa escena… 

Jesús dice algo que lo cambia todo: —Yo soy la luz del mundo. El que me sigue no andará en tinieblas, sino que 

tendrá la luz de la vida.¡Y claro! Los fariseos no lo soportan. —¿Tú testificas de ti mismo? Eso no vale. Pero Jesús no 

se deja enredar: —Yo sé de dónde vengo y a dónde voy. Y no estoy solo. Mi Padre da testimonio de mí. Pero ellos no lo 

entienden. No quieren entenderlo. Porque entenderlo… significaría rendirse. Dejar de controlar. Aceptar que no son los 

dueños de la verdad. Jesús les dice algo fuerte… Tan fuerte… que algunos se tapan los oídos con piedras en la mano.

Jesús (voz firme, tranquila): —Si ustedes no creen que yo soy… morirán en sus pecados. Y aquí hay una joya 

escondida… Una joya que si lees tu Biblia como quien lee el periódico del lunes, jamás la encontrarás. Pero que si 

escudriñas, como se nos manda… Esa frase “Yo soy” … No es casual. No es solo una manera de hablar. Es el nombre 

con el que Dios se presentó a Moisés en la zarza ardiente. “Yo soy el que soy”. Jesús no está diciendo que es un buen 

maestro. Está diciendo que Él es Dios. Que estaba antes de Abraham. Que es la Verdad que libera, la Luz que 

alumbra, el Hijo que no juzga para condenar, sino para salvar. Y aún así… no lo entienden. No lo aceptan. Se enojan. 

Al final del capítulo, lo acusan de estar poseído. ¡De tener demonio! Y cuando dice: —Antes que Abraham fuese… Yo 

Soy. …toman piedras para matarlo. Pero no pueden. Porque su hora… aún no ha llegado. Amiga, amigo… Jesús no vino 

solo a enseñarnos a ser buenos. Vino a mostrarnos quién es Dios. Y a transformarnos desde adentro. No importa cuán 

oscura haya sido tu historia. No importa cuántas piedras te hayan lanzado… o cuántas veces tú mismo las hayas 

levantado. Jesús se agacha contigo en el polvo. Te mira a los ojos. Y con una voz más fuerte que la culpa, más dulce que 

el juicio, más verdadera que nuestras excusas… …te dice: “Ni yo te condeno. Vete… y no peques más.” Jesús sigue 

siendo la luz del mundo. Y si hoy lo sigues… no andarás más en tinieblas. Tendrás la luz… de la vida. Juan 8 es un 

capítulo central para comprender el conflicto entre la luz divina y las tinieblas del corazón humano. Comienza con la 

historia de la mujer adúltera (vv. 1–11), una escena que revela la misericordia divina frente al juicio humano. Jesús no 

niega la ley, pero revela que el verdadero juicio exige pureza interior, no solo conocimiento legal. “El que esté sin 

pecado…” desarma toda hipocresía y nos obliga a mirar hacia adentro antes de señalar. El perdón que Jesús ofrece no 

es permisivo: “Vete y no peques más” revela que la gracia siempre llama a la transformación. Luego, Jesús se declara: 

“Yo soy la luz del mundo” (v. 12), una afirmación cargada de peso teológico. No es solo guía, sino la Luz originaria, la que 

separa el caos de la creación y da sentido al mundo. Quien le sigue, no camina en tinieblas, lo que implica un 

seguimiento activo, radical y constante. Los fariseos rechazan esta luz porque están ciegos espiritualmente, aferrados a 



sus sistemas religiosos. Jesús confronta esa ceguera con verdad y revela que ellos juzgan según la carne, sin 

discernimiento espiritual. Afirma que su juicio es justo porque no está solo: el Padre lo acompaña (v. 16). Reitera su 

origen divino: “Yo soy de arriba… vosotros sois de abajo” (v. 23). Esta distinción no es geográfica, sino ontológica: Jesús 

es del cielo, ellos, del sistema caído. Dice claramente: “Si no creéis que Yo Soy, moriréis en vuestros pecados” (v. 24). 

Este “Yo Soy” es una autorrevelación divina, evocando el nombre sagrado de Dios en Éxodo 3:14. La incomprensión de 

sus oyentes muestra su incapacidad espiritual de recibir la verdad. Jesús insiste en que habla lo que ha oído del Padre (v. 

26), testificando sin alterar el mensaje. Cuando sea “levantado” (crucificado), entenderán que Él es (v. 28): la cruz 

revelará su identidad. Muchos creen en Él, pero Jesús enseña que la fe auténtica implica permanecer en su palabra (v. 

31). Sólo entonces conocerán la verdad que libera del pecado y la esclavitud interior (v. 32). Los judíos reclaman su linaje 

de Abraham, pero Jesús señala que la verdadera filiación se vive. Si fueran hijos de Abraham, harían sus obras: fe, 

obediencia, hospitalidad al enviado de Dios. Pero buscan matarlo: su filiación espiritual es del diablo, padre de mentira y 

homicidio (v. 44). Jesús no suaviza su mensaje: confronta con la verdad que hiere pero también puede sanar. Afirma: “El 

que es de Dios, oye las palabras de Dios” (v. 47). El rechazo revela la desconexión espiritual. El clímax llega cuando dice: 

“Antes que Abraham fuese, Yo Soy” (v. 58). Aquí Jesús se identifica sin ambigüedad como el Eterno, el Dios encarnado. 

La respuesta es violenta: quieren apedrearlo, pues entienden que ha reclamado divinidad. Jesús se oculta y sale del 

templo, imagen de una presencia rechazada que se retira en silencio. Juan 8 nos enfrenta con una decisión: vivir en la luz 

del Hijo o permanecer en la ceguera del ego. 

Capítulo 9
Imagina una calle cualquiera de Jerusalén. Polvorienta. Con el sol apenas asomando por los techos de barro. Un hombre 

está sentado en el suelo. No ve. Nunca ha visto. No conoce el color del cielo, ni la sonrisa de su madre, ni el rostro de los 

que lo miran al pasar. Uno de los discípulos de Jesús, que pasan por su lado siente curiosidad y cree tener una gran 

pregunta para hacerle al Maestro:  Rabí... ¿quién pecó para que este hombre naciera ciego? ¿Él? ¿O sus padres?

Ah... ¡los discípulos! Siempre listos para buscar culpables. Como si cada problema tuviera que tener un responsable 

directo. Un archivo. Un expediente. Me recuerda demasiado a una pequeña congregación evangélica que conocí en mis 

primeros años de creyente. Y no con añoranzas de simpatía, precisamente. La respuesta de Jesús con voz serena, firme 

y con un autoridad llena de amor:  Ni él pecó, ni sus padres. Esto sucedió... para que las obras de Dios se 

manifiesten en él. Y así...fíjate… Jesús cambia la pregunta. No es "¿quién tiene la culpa?", sino "¿qué puede hacer 

Dios con esto?"Y le añade a modo de reflexión muy seria y profunda:  Mientras sea de día, hay que trabajar. La 

noche se acerca, y yo... soy la luz del mundo.Y aquí viene uno de los momentos más extraños que hay en nuestras 

Biblias. Porque Jesús escupe en la tierra. Hace barro. Y se lo unta en los ojos al ciego. Sí... con saliva. Si no fuera tan 

sagrado, sería hasta cómico. Tan gracioso como ver a ciertas damas religiosas y estiradas disimulando una mueca de 

desagrado al verlo, pero guardándose la opinión por ser Él quien ellas saben que es. Porque a veces lo divino llega en 

formas insólitas. Jesús mira con profundo afecto al hombre y le dice:  Ve al estanque de Siloé. Lávate.Y el hombre fue... 

Se lavó. Y volvió viendo. Así, simple. Sin rayos de luz desde el cielo. Sin voces celestiales. Sin estridencias ni juegos de 

luces de colores. Sin música adecuada y rítmica de alabanza. Solo barro, agua... y fe. No me gusta emitir juicio 

gratuitamente, pero ¿Te das cuenta la abismal diferencia entre un milagro visible, real y divino y una de las tantas 

campañas de milagros que todos hemos conocido? Hay un pequeño silencio, seguido de murmullos de fondo: vecinos 

sorprendidos, y uno de ellos que dice: —¿No es este el que mendigaba? Otro responde: —¡Parece él! Y el ex ciego, que 

ahora ve interviene con voz emocionada: —¡Soy yo! ¡Sí, yo! Y así comenzó... la investigación vecinal. Nivel Comando 

Superior de Investigaciones de Jerusalén. Un tercer testigo le pregunta: —¿Y cómo te fueron abiertos los ojos? Y el ex 

ciego responde: —Un hombre llamado Jesús hizo barro, me lo puso en los ojos, me dijo que me lavara... lo hice, ¡y ahora 



veo! Sale otro y pregunta: —¿Dónde está ese tal Jesús? —No lo sé...responde el hombre que ha sido sanado.Y como 

era sábado... y como siempre hay gente que se molesta más por lo que rompe sus normas que por lo que libera a los 

demás, llevaron al ex-ciego con los fariseos. Una de las máximas jerarquías muy indignada vocifera: —¡Este hombre no 

es de Dios! ¡Trabajó en sábado! Otro, con rostro de incredulidad, añade: —Pero... ¿cómo puede un pecador hacer esto? 

¡Drama! ¡División! ¡Teología en conflicto! Y en medio, un hombre feliz porque ahora ve. Un fariseo pregunta: —¿Y tú qué 

dices de ese que te abrió los ojos?  —Pues... que es un profeta, murmura pensativo el ciego.¡Escándalo! ¡Herejía! ¿Un 

profeta que hace barro en sábado? Entonces los fariseos toman al ex ciego y llaman a sus padres. Sí, como si el hombre 

tuviera 5 años... Cuando llegan un fariseo dice:  —¿Es este su hijo? ¿El que nació ciego? El padre del hombre, muy 

nervioso responde: —Sí... es nuestro hijo... Allí interviene la madre, que todavía está conmovida y añade: —Y nació 

ciego, sí. Pero... cómo ve ahora, no sabemos. El padre toma la responsabilidad y con cierta rigidez expresa: —Tiene 

edad. Pregúntenle a él. No querían líos. Confesar que Jesús era el Mesías podía costarles la expulsión. Silencio por 

miedo. Tanta verdad en eso también... Así que volvieron al hombre. Uno de los fariseos, bastante exasperado brama: 

—Da gloria a Dios. Sabemos que ese hombre es un pecador. Entonces el ex ciego, con vos firme plantea:  —Si es 

pecador, no sé. Pero una cosa sé: yo era ciego... y ahora veo. Y esa frase quedó flotando. Como un estandarte. Como un 

testimonio que ni los doctores de la ley podían refutar. Por eso el ciego sanado, con cierta picardía los mira y dice: —¿Por 

qué me preguntan otra vez? ¿Quieren hacerse sus discípulos? El fariseo se lo toma a mal y ruge: —¡Nosotros somos 

discípulos de Moisés!  —Pues... eso es lo maravilloso. Que ustedes no sepan de dónde viene, y a mí me abrió los ojos, 

concluye el hombre con calma y serenidad. Y lo expulsaron. Por ver. Por hablar. Por no tener miedo. Entonces justo 

nuevamente Jesús lo encontró. Sí, como siempre. Buscando al rechazado. Al que se queda solo por decir la verdad. Lo 

miró y le preguntó:  —¿Crees en el Hijo de Dios? Y el ciego sanado le responde: —¿Quién es, Señor, ¿para que crea en 

él? —Tú lo has visto. Es el que habla contigo. —¡Creo, Señor! Y adoró. No por obligación. No por orden de culto. Sino 

porque había visto. No solo con los ojos, sino con el corazón. Jesús vuelve a hablar casi con el corazón en su mano:  

—He venido para que los que no ven, vean... y para que los que creen ver... entiendan que están ciegos. Y tú, que me 

estás escuchando... ¿Estás viendo realmente? ¿O vives con los ojos abiertos... pero el corazón cerrado? A veces, hace 

falta un poco de barro... para comenzar a ver con claridad. 

Capítulo 10
¿Alguna vez has sentido que alguien te habla... y sin verlo, sabes que es alguien de confianza? Esa voz que no necesita 

presentación, porque tu alma ya la reconoce. Bueno... Jesús habló de eso. De una voz. De una puerta. Y de ovejas. Sí, 

¡ovejas! Ahora, no te ofendas. Que Jesús no nos llama ovejas para decir que somos lentos o despistados. Nos llama así 

porque... bueno, las ovejas son animales dependientes, vulnerables, y muy sensibles a la voz de su pastor. En Juan 

capítulo 10, Jesús no empieza con un sermón complicado ni con una parábola enrevesada. Empieza diciendo algo bien 

directo: “El que no entra por la puerta en el redil de las ovejas, sino que sube por otra parte, ese es ladrón y 

salteador. Pero el que entra por la puerta, ese es el pastor de las ovejas.¿Ves la imagen? Una puerta, un redil, y un 

montón de ovejas tranquilas. Pero de repente aparece alguien escalando por el costado del corral. ¡Sospechoso, por 

decir lo menos! Jesús no está hablando de granjas, claro está. Está hablando de nuestras vidas. De quién dejamos 

entrar en nuestro corazón, y a quién seguimos con confianza. Porque tú sabes, no todo el que parece guía… lo es. 

No todo el que grita fuerte, está diciendo la verdad. Pero el verdadero pastor, ese entra por la puerta. Ese llama a 

cada oveja por su nombre. Y la oveja... bueno, la oveja reconoce esa voz. Jesús dice algo hermosísimo: “Yo soy la 

puerta; el que por mí entrare, será salvo; y entrará, y saldrá, y hallará pastos.” Qué imagen tan llena de paz, ¿no? 

Entrar. Salir. Pastar. Respirar. Estar a salvo. Y Jesús, con un tono todavía más profundo, deja claro quién es Él: “

Yo soy el buen pastor. El buen pastor su vida da por las ovejas.”Y aquí es donde la cosa se pone seria. Porque hay 



pastores que cuidan... y otros que sólo están ahí por el sueldo. Jesús los llama “asalariados”, y dice que cuando ven 

venir al lobo, ¡salen corriendo! Pero Él no. Él se queda. Él protege. Y si es necesario, da la vida por ti. Y de hecho... 

eso hizo. Jesús dice algo que a veces pasamos por alto: “También tengo otras ovejas que no son de este redil; 

aquellas también debo traer, y oirán mi voz.”¿Sabes qué significa eso? Que hay lugar para todos. Que nadie queda 

afuera por venir de otro lugar, por tener otra historia, otro idioma, otra piel. Jesús vino por todos los que 

reconocen su voz, aunque aún no la hayan escuchado. Pero no todos entendieron. Algunos se rieron, otros lo llamaron 

loco. Imagínate: ¡decían que tenía demonio! Y sin embargo... otros sí creyeron. Porque sabían que nadie puede hablar 

así y al mismo tiempo abrir los ojos de los ciegos. Sus palabras traían vida. “Mis ovejas oyen mi voz, y yo las 

conozco, y me siguen; y yo les doy vida eterna, y no perecerán jamás, ni nadie las arrebatará de mi mano.”Qué 

promesa, ¿no? ¿Sabes qué es lo más poderoso de eso? Que Él te conoce. No solo por tu nombre, sino por lo que hay 

en lo más profundo de ti. Y te sigue amando igual. Y te llama. Hoy. Ahora. Aquí. Así que… si en este mundo de 

tantas voces, de tantas promesas falsas y tanto ruido… Tú oyes una voz que no te acusa, sino que te llama por tu 

nombre, una voz que te cuida, te guía, y te invita a vivir en abundancia… Esa voz es la del Buen Pastor. Y puedes 

seguirla con confianza. Porque Él no viene a robar ni a engañar… Viene a dar vida. Y vida en abundancia. Unidad del 

capítulo: Juan 10 gira en torno a la imagen del buen pastor, presentando a Jesús como guía, protector y dador de vida 

para sus ovejas, en contraposición a los falsos líderes religiosos. Contexto simbólico: La metáfora del pastor remite al 

Antiguo Testamento (Salmo 23, Ezequiel 34), donde Dios cuida a su pueblo; aquí, Jesús se identifica con ese rol divino. 

Puerta y pastor: Jesús se llama tanto “la puerta” como “el pastor”, señalando que Él es el único acceso legítimo a la 

salvación y a la verdadera comunidad del Reino. Voz y relación: Las ovejas reconocen su voz, lo que subraya la 

intimidad y discernimiento espiritual de quienes le siguen auténticamente. Contraste ético: Los ladrones y asalariados 

representan a líderes sin amor verdadero por las personas, interesados solo en el poder o el beneficio personal. 

Entrega voluntaria: Jesús anticipa su muerte, destacando que entrega su vida por las ovejas voluntariamente, no por 

obligación ni derrota. Inclusividad del rebaño: Alude a otras ovejas fuera del redil, señalando la apertura del mensaje 

más allá de Israel, hacia los gentiles. Unidad escatológica: “Un solo rebaño y un solo pastor” apunta a una comunidad 

universal unida por la fe en Cristo. Reacciones divididas: Las palabras de Jesús provocan división, mostrando que su 

identidad como el Hijo de Dios no deja lugar a la indiferencia. Clímax cristológico: El capítulo culmina con una 

afirmación directa de divinidad (“Yo y el Padre somos uno”), fundamento esencial para la fe cristiana. La palabra Pastor, 

aquí, tiene un relieve que no siempre encontramos en la vida cotidiana. ¿Se puede decir, aunque suene demasiado 

fuerte, que se ha bastardeado la figura del pastor? Si. Lamentablemente, sí. Y por esa razón se cometen injusticias muy 

grandes, también. Sobre todo, cuando se generaliza. Hoy tú hablas en voz alta del pastor evangélico y prepárate para 

recibir como respuesta, de todo. Absolutamente de todo. Bellezas tales como manipuladores, ladrones de diezmos y 

otras por el estilo consiguen, lamentablemente, herir a aquellos hombres de Dios con un tremendo corazón de pastor que 

están haciendo un trabajo de enorme bendición. Oremos por estos y para que los otros se arrepientan. Gracias por 

acompañarnos. Que sigas oyendo la voz del Buen Pastor… en medio del ruido

Capítulo 11
Había una familia muy querida en Betania… Tres hermanos: Marta, María y Lázaro. Gente de confianza, de esas 

personas que cuando llegas a su casa te hacen sentir como en la tuya. ¿Y sabés qué? Jesús los amaba. Así, sin vueltas. 

Un día, Lázaro se enfermó. Y no era una gripe pasajera… Era serio. Así que sus hermanas, preocupadas, enviaron un 

mensaje urgente a Jesús: "Señor, el que amas está enfermo." Podían haber dicho “Lázaro está enfermo”, pero no… Le 

recordaron a Jesús algo esencial: que lo amaba. Porque cuando uno ama, uno se mueve. Pero, sorprendentemente… 

Jesús no salió corriendo. “Esta enfermedad no es para muerte… sino para que la gloria de Dios se manifieste.” Y 



se quedó dos días más en el mismo lugar. ¡Dos días! ¡Ni una mochila armó! Imaginate a los discípulos pensando: “¿No 

que lo quería tanto? ¿Y no se supone que cuando uno ama, actúa rápido?” Pero Jesús… juega en otra liga. Él no llega 

tarde. Llega a tiempo. A Su tiempo. Cuando finalmente Jesús dijo: “Vamos a ver a Lázaro”, los discípulos se alarmaron. 

Porque en Judea no eran bienvenidos. Tomás, con un sarcasmo heroico, dijo: “Bueno, vamos también nosotros, ¡así 

morimos con Él!” ¿Viste? Tomás tenía sus días... ¡pero se la jugaba! A veces la fe es eso: ir con miedo, pero seguir 

caminando.  Cuando llegaron a Betania, Lázaro ya llevaba cuatro días muerto. Sí, cuatro. Ya estaba… como decimos en 

criollo, “pasado”. Marta salió a recibir a Jesús con una mezcla de dolor y fe:“Señor, si hubieras estado aquí, mi 

hermano no habría muerto. Pero aun ahora, sé que Dios te escucha.” Y ahí, Jesús le lanza una de esas frases que 

te sacuden el alma: “Yo soy la resurrección y la vida. El que cree en mí, aunque esté muerto, vivirá…” ¿Y sabés 

qué? Marta no necesitó entender todo. Solo necesitó creer. Después vino María, y al ver a Jesús… se quebró. Se tiró a 

sus pies llorando, con el mismo reclamo amoroso: “Señor… si hubieras estado aquí…” Y ahí pasó algo que siempre 

nos deja sin palabras. Jesús lloró. El que tiene poder sobre la muerte… lloró. No era teatro. No era por mostrar. Era un 

llanto real. Jesús no solo resucita a los muertos… también acompaña en el duelo. Lloró porque lo amaba. Lloró porque la 

muerte duele. Lloró porque es humano. Y entonces… pidió ir al sepulcro. “Quitad la piedra.” Marta, la realista del grupo, 

le advierte: “Señor… ya huele mal. Son cuatro días.” Claro… a veces creemos más en el mal olor que en el poder de 

Dios. Pero Jesús no se detuvo. “¿No te he dicho que si crees, verás la gloria de Dios?”Entonces, oró al Padre… y 

gritó: “¡Lázaro, ven fuera!”Y sí. ¡El que había muerto… salió caminando! En realidad, tiene que haber salido dando 

pequeños saltos, porque estaba vendado, envuelto en sudario… como una momia resucitada. ¡Qué escena, por favor! Y 

Jesús, tranquilo, dice:“Desátenlo… y déjenlo ir.”Jesús no solo da vida… también libera. Porque de nada sirve estar 

vivo… si seguimos atados. ¿Y vos? ¿Qué piedra necesitás mover? ¿Qué parte de tu vida huele mal… y creés que ya no 

tiene solución? Jesús no solo lloró por Lázaro… también lloró por vos. Y sigue diciendo lo mismo: “Si creés… verás la 

gloria de Dios.” Así que… Aunque tu fe esté cansada, aunque todo parezca muerto… Todavía puede haber un “¡Lázaro, 

sal fuera!” en tu historia. Solo… creé. El capítulo 11 de Juan no es solo una historia de milagro, es una revelación 

profunda del carácter de Cristo y de su poder sobre la muerte. Jesús no llegó tarde, aunque parecía. Él vino a tiempo 

para demostrar que Él es la resurrección y la vida. Su demora no fue negligencia, fue estrategia divina para manifestar 

gloria. Lázaro estaba muerto cuatro días, un estado sin retorno humano. Pero Jesús no opera según nuestras 

limitaciones. La tumba cerrada no fue obstáculo. El hedor de la muerte no lo detuvo. La incredulidad de algunos no lo 

frenó. Jesús lloró. El Hijo de Dios sintió el dolor humano. Él no ignora tu sufrimiento. Pero no solo siente: Él actúa. Ordena 

quitar la piedra, habla a un cadáver, y el muerto responde. Eso es lo que hace Su voz: revive, restaura, resucita. No hay 

situación tan muerta que Su palabra no pueda revertir. No hay corazón tan endurecido que Su amor no pueda ablandar. 

No hay promesa divina vencida: solo espera su hora perfecta. Jesús no solo promete vida futura; ofrece vida ahora. El 

milagro de Lázaro apunta a uno mayor: la victoria de Cristo sobre Su propia tumba. Este capítulo nos llama a creer 

incluso cuando no entendemos. A obedecer incluso cuando dudamos. A quitar las piedras que impiden ver Su gloria. 

¿Hay algo muerto en tu vida? Jesús no vino a decorarte la tumba, vino a sacarte de ella. Su voz aún llama por nombre. 

Su poder aún revive lo imposible. Y su amor sigue llorando con nosotros... para luego llamarnos a levantarnos. No es solo 

historia: es invitación a experimentar hoy la resurrección. 

Capítulo 12
Hola. Bienvenido a este momento especial. Respira profundo, baja el ritmo un instante, y abre tu corazón. Hoy nos vamos 

a sumergir en una escena íntima, intensa... y muy, muy fragante. Sí, fragante. Ya verás por qué. Juan capítulo 12 nos 

lleva a una cena en Betania. Una mesa sencilla... pero con personajes nada comunes. Lázaro, el resucitado, está allí. 

Marta, como siempre, sirviendo —quizás con ese delantal invisible de los que aman con acciones—. Y María... ay, 



María... no podía faltar su acto valiente, extravagante y profundamente amoroso.  "Entonces María tomó una libra de 

perfume de nardo puro, de mucho precio, y ungió los pies de Jesús, y los enjugó con sus cabellos; y la casa se 

llenó del olor del perfume." Imagina eso un momento. No solo fue un gesto bonito: fue escandaloso. El perfume 

costaba el salario de casi un año entero. Y no lo echó con gotero... no, no. Lo vertió todo. ¡María rompió la lógica del “un 

poquito está bien” y se fue directo al “todo por amor”! Y mientras el aroma se esparcía —¡porque el amor no se queda 

quieto ni callado! — alguien frunció el ceño... Judas Iscariote, el tesorero del grupo —digamos que no tenía cinco estrellas 

en honestidad financiera— cuestiona la movida de María. “¿Y los pobres?”, dijo. Pero el texto aclara que su preocupación 

no era muy... caritativa, digamos. Jesús, sin alterarse, responde algo profundo y profético: “Déjala. Para el día de mi 

sepultura ha guardado esto.” ¡Wow! Mientras unos pensaban en dinero, Jesús hablaba de muerte y eternidad. Mientras 

otros contaban denarios, María contaba los días... y amaba como si fuera el último. Al día siguiente, Jesús entra a 

Jerusalén. Palmas al aire, gritos de Hosanna, multitudes agitadas. ¡La entrada triunfal! Pero Jesús no llega en un caballo 

blanco... sino en un pollino. Un burrito. Muy a su estilo: humilde, pero cargado de gloria. “No temas, hija de Sion; he 

aquí tu Rey viene, montado sobre un pollino de asna.” ¿Quién hubiera pensado que el Mesías haría su gran entrada 

montado en lo que básicamente sería poco más que una bicicleta de la época? Jesús no necesita pompa para ser Rey. 

Su poder no está en la apariencia, sino en la verdad. Y entonces... empieza a sonar el reloj del cielo.  “Ha llegado la hora 

para que el Hijo del Hombre sea glorificado.” Pero... la gloria de Jesús no será un trono de oro. Será una cruz de 

madera. “Si el grano de trigo no cae en la tierra y muere, queda solo; pero si muere, lleva mucho fruto.” Ahí está el 

corazón de este capítulo. Jesús sabe que su muerte es inminente. Está turbado... pero no huye. Y aquí hay algo 

impresionante: Él escucha una voz del cielo. Una voz real, audible. Algunos creyeron que era un trueno, otros, un ángel. 

Pero Jesús dice algo hermoso: “Esta voz no ha venido por causa mía, sino por causa de vosotros.” Dios hablaba... 

no para impresionar, sino para confirmar. Para que tú y yo sepamos: esto no es teatro, es redención. Ahora… ¿qué 

hacemos nosotros con todo esto? Jesús dijo: “Andad entre tanto que tenéis luz, para que no os sorprendan las 

tinieblas.” La luz todavía brilla, amigo, amiga. Su nombre es Jesús. Y si aún lo puedes ver, si aún lo puedes sentir… es 

tiempo de caminar hacia Él. “Yo, la luz, he venido al mundo, para que todo aquel que cree en mí no permanezca en 

tinieblas.” Hoy, quizás Dios no te pida que derrames un frasco de nardo, ni que cortes ramas de palma. Pero sí te invita 

a ofrecer lo más valioso que tienes: tu corazón. No siempre entenderemos todo, como los discípulos. No siempre 

veremos claro. Pero si lo seguimos… si lo escuchamos… si lo amamos como María, aún sin palabras… la casa de 

nuestra vida se llenará del perfume de su presencia. Y créeme: cuando eso pasa, todos lo notan. Señor Jesús, al 

contemplar Tu entrada triunfal en Jerusalén, recordamos que la verdadera gloria se revela en la entrega. Tú no viniste 

con poder humano, sino en humildad, montado en un asno, para traer paz a nuestros corazones. Nos enseñaste que el 

grano de trigo debe morir para dar fruto; así también nuestra vida debe rendirse para florecer en Ti. Gracias por 

mostrarnos que la obediencia al Padre, aunque cueste, produce fruto eterno. Hoy, como María, queremos derramar lo 

mejor a Tus pies, sin reservas, en adoración sincera. Danos valor para seguirte, incluso cuando el mundo no comprenda 

Tu cruz. Haz que no busquemos la aprobación humana, sino agradarte solo a Ti. Aviva nuestra fe para creer aun cuando 

no entendamos todo. Que nuestras vidas reflejen Tu luz en medio de la oscuridad. Y que nuestro mayor anhelo sea verte 

glorificado, hoy y siempre. Amén. Que la luz de Jesús ilumine tu caminar hoy. Que tu vida entera sea ese perfume 

derramado. Y que cuando el mundo te vea, no te vea a ti… sino al Rey que viene montado en humildad, que muere en 

amor… y que resucita en poder. Hasta la próxima. 

Capítulo 13
¿Alguna vez has amado tanto a alguien… que estarías dispuesto a lavarle los pies? No me refiero a un gesto simbólico. 

Hablo de arrodillarte… de mirar esas plantas polvorientas y callosas, de tomar una toalla, agua… y hacerlo. Juan capítulo 



13 nos lleva justo ahí. A una cena, una habitación silenciosa… y un acto que debería habernos volado la cabeza desde el 

principio. Era justo antes de la Pascua. Jesús sabía que su hora había llegado. No para recibir un premio… sino para irse. 

A morir. Y no de viejo. Y en ese momento, con todo el peso del mundo por venir, ¿qué hace? Prepara… una cena. Sí, 

como esas abuelas que, aunque estén cansadas, cocinan para todos con amor. Y mientras los discípulos —esos doce 

hombres tan… humanos— discutían probablemente quién era el más importante (De hecho, a esto lo hacían seguido), 

Jesús se levanta de la mesa. Se quita el manto. Se ciñe una toalla. ¿Estás imaginando toda esta escena? El Maestro, el 

Hijo de Dios, arrodillado como un sirviente. Como el último de todos. Empieza a lavarles los pies… uno por uno. ¡Qué 

incómodo! A Pedro casi se le atraganta la última comida: —“¡¿Tú… lavarme los pies a mí?! ¡Ni loco!” Jesús, con esa 

paciencia divina que seguro ya lo tenía agotado, le responde: —“Si no te lavo, no tienes parte conmigo.” Entonces Pedro 

cambia de canal: —“¡Ah bueno! Entonces lávame todo: pies, manos, cabeza… ¡poneme en ciclo de lavado intensivo, 

Señor!” Jesús debe haber soltado una pequeña risa. Porque conocía a Pedro. Conocía sus impulsos, su corazón 

tembloroso… su amor desordenado. Ya sé que te cuesta horrores imaginarte a Jesús así, pero tienes que entender de 

una vez por todas que ese personaje solemne, de manos juntas y rostro sufrido como pidiendo disculpas por todo, fue 

armado por los demonios, que adoran que veamos a Jesús así y por su cómplice más cercana: la religión. Aunque se 

auto denomine como cristiana. Luego, Jesús se sienta. Y les dice algo que todavía nos sacude: “Ustedes me llaman 

Maestro y Señor… y lo soy. Pues si yo, el Señor, les he lavado los pies… ustedes también deben lavarse los pies 

los unos a los otros.” Boom. Golpe directo al ego. ¿Quieres ser grande en el Reino de Dios? No se trata de títulos, ni 

micrófonos, ni aplausos. Se trata de toallas. De agua. De rodillas. Jesús nos está enseñando algo que solo el amor puede 

enseñar: que la autoridad verdadera no domina, sirve. Que el amor auténtico… baja. Mira a los ojos. Lava pies sucios. Y, 

por si fuera poco, lo hizo sabiendo que uno de esos pies… lo iba a traicionar. Sí. Judas estaba ahí. Con sus pies listos 

para correr a entregarlo. Y aun así… Jesús los lavó también. Amigo, si eso no es amor, ¿qué lo es? ¿A quién tienes que 

perdonar tú hoy? ¿A quién tienes que lavarle los pies, aunque no se lo merezca? Eso sí, no te digo que vayas a tu trabajo 

con una palangana y una toalla —te van a mirar raro. Pero sí puedes servir. Escuchar. Ceder. Amar con humildad. Eso 

también es lavar los pies. Y como si este capítulo no tuviera ya suficiente profundidad, Jesús termina con una frase que 

deberíamos grabar en la nevera, en el celular… en el alma: “Un mandamiento nuevo les doy: que se amen los unos a 

los otros. Como yo los he amado, así también ustedes deben amarse.” Wow. En el silencio del aposento alto, Jesús 

se ciñe la toalla y lava pies sucios con manos santas. El Rey se inclina. El Maestro sirve. ¿Y tú? Juan 13 no es solo una 

historia de humildad, es una llamada urgente a vivir con amor radical. Si el Señor se rebajó al nivel del siervo, ¿cómo 

podemos tú y yo aspirar a otra cosa? La cruz empieza en la toalla. El servicio precede al sacrificio. Pedro resistió el 

lavamiento, pero Jesús insistió: “Si no te lavo, no tienes parte conmigo.” ¿Estás dejando que Cristo te lave? ¿Te estás 

dejando amar? Y aún más: ¿estás dispuesto a amar como Él? “Un mandamiento nuevo os doy: que os améis unos a 

otros...” No es una sugerencia, es la marca del verdadero discípulo. El amor no es sentimiento, es acción. No es palabra, 

es entrega. Jesús lavó incluso los pies del traidor. ¿Puedes tú amar a los que te hieren? Juan 13 es el umbral de la gloria, 

pero también de la traición. Solo el amor persevera cuando todo lo demás falla. Que tu vida huela al agua y al jabón de 

Cristo. Que seas siervo. Que seas suyo. No dice: “Ámense cuando estén de acuerdo”, o “cuando sea fácil”. Dice: como 

yo los he amado. Y si acabas de escuchar el principio de esta historia… ya sabes cómo nos amó. Arrodillado. Con una 

toalla. Y con el corazón dispuesto a dar la vida. Así que hoy, mientras vas en el auto, o cocinas, o caminas por ahí con 

tus pensamientos, recuerda esto: No estás solo. Alguien te amó hasta el extremo. Y te invita a amar igual. No con 

discursos bonitos, sino con gestos pequeños. Con paciencia. Con servicio. Con los pies en la tierra… y el corazón en el 

cielo. Que en tu día haya toallas más que tronos. Y que cada paso que des… sea hacia un amor más verdadero. 

Capítulo 14



¿Alguna vez has sentido que estás perdido… como si te hubieran soltado en una autopista de la vida sin GPS, sin señal, 

y con el tanque de combustible medio vacío? Tranquilo… no eres el único, ni la única. Hasta Tomás, uno de los 

discípulos de Jesús, se sinceró y le dijo: “Señor, no sabemos a dónde vas… ¿cómo podemos saber el camino?”

¡Eso es tan humano! Tan... nuestro. Porque todos, en algún momento, nos preguntamos lo mismo: “¿Para dónde voy?”, 

“¿Qué sentido tiene todo esto?”, “¿Hay un lugar preparado para mí?” Y Jesús, con esa calma que solo tiene quien 

conoce el mapa completo, le respondió: “Yo soy el camino, la verdad y la vida. Nadie viene al Padre sino por mí.”

Wow. No dijo “yo tengo el mapa”, o “les paso la ubicación por WhatsApp”... Dijo: Yo soy el camino. Y ahí, mis amigos, es 

donde empieza lo profundo. Porque Jesús no nos da una fórmula mágica, ni un atajo milagroso. Él mismo es el camino. Y 

no es como Waze que te avisa del tráfico o Google Maps que a veces te mete por unos callejones sospechosos… No. 

Este camino no se actualiza porque no necesita mejorar. Ya es perfecto. Pero claro, como buenos humanos, nos cuesta 

confiar. Felipe —otro discípulo— se le acerca con un reclamo suave: “Muéstranos al Padre, y ya con eso estamos 

bien.” Y Jesús le responde, como quien mira con cariño y un poquito de “¿de verdad?”: “Felipe… tanto tiempo contigo y 

¿todavía no me has conocido? El que me ha visto a mí, ha visto al Padre.” ¡Zas! Nivel de profundidad: celestial. Vivimos 

en un mundo de filtros, realidades alternas en redes sociales, promesas rápidas, cursos de felicidad en 7 pasos, y gurús 

que te dicen “sigue tu corazón”… Pero Jesús te dice: “No se turbe tu corazón. Cree en mí.” No sigas tu corazón como 

si fuera una brújula perfecta —porque a veces tu corazón se confunde con el estómago cuando tienes hambre—. Sigue 

a Jesús, que es la brújula, el mapa y el destino. Y aquí viene lo increíble: No solo nos muestra el camino… nos prepara 

una morada. O sea, un hogar, no una pensión de paso. Algo eterno. Jesús no nos quiere como turistas espirituales. Nos 

quiere como hijos en casa. Y para que no digas: “¿Y si me pierdo en el camino?”, Jesús hace algo aún más loco… 

Promete enviarte un Guía personal, un Consolador. Sí. Algo así como la mejor versión de Google Assistant, pero eterno, 

santo y con sabiduría infinita. El Espíritu Santo. Él no necesita batería, ni señal. Él habita en ti, te recuerda lo que Jesús 

dijo, y te acompaña cuando la vida aprieta. Es como si Jesús dijera: “No los dejo solos. No los abandono como huérfanos. 

Vengo a ustedes. Mi Espíritu estará con ustedes… y en ustedes.” Y eso, amigo, no es religión. Es relación. Es amor en 

su forma más pura. Jesús termina este capítulo con una frase que merece enmarcarse en la sala, en la nevera y en el 

alma: “La paz os dejo, mi paz os doy. No como el mundo la da. No se turbe vuestro corazón, ni tenga miedo.” La 

paz de Jesús no es el silencio incómodo de un grupo de WhatsApp sin mensajes, ni la  tranquilidad momentánea de un 

domingo sin tareas. Es una paz que no depende del clima, del dinero, ni del humor del jefe. Es una paz que sostiene, 

consuela, abraza, guía. Como conclusión de todo esto, les digo, Hermanos, que Cristo habla en Juan 14 no con voz de 

reprensión, sino con voz de consuelo eterno. “No se turbe vuestro corazón”, dice, sabiendo que vendría la cruz, la traición 

y el abandono. ¡Qué gracia la suya, consolarnos cuando Él mismo va a sufrir por nosotros! esús revela que el cielo no es 

una idea, es una casa —la casa del Padre— y Él mismo ha ido a prepararla para nosotros. No hay duda, no hay azar: 

hay un destino preparado. Declara con autoridad: “Yo soy el camino, la verdad y la vida”. No un camino entre muchos, 

sino el único. En un mundo de confusión espiritual, Cristo pone un punto final: nadie va al Padre si no es por Él. Cuando 

Felipe le pide ver al Padre, Jesús responde con una revelación gloriosa: “El que me ha visto a mí, ha visto al Padre”. 

Aquí no hay espacio para religiones comparadas: en Jesús habita corporalmente toda la plenitud de Dios. Nos promete 

un Consolador, el Espíritu Santo. No quedamos huérfanos. El mismo Dios habita ahora en nosotros. Esta no es una 

emoción, es una presencia eterna. esús no pide solo fe intelectual. “El que me ama, mi palabra guardará”. El amor se 

prueba en obediencia. Y nos deja su paz. No como el mundo la da, temporal y condicionada. Su paz es firme en la 

tormenta, segura en la muerte, viva en la resurrección. Hermanos, este capítulo no es una poesía. Es una declaración de 

guerra contra la duda, la mentira y el temor. ¿Vivís como si Jesús fuera el único camino? ¿Guardás su palabra? ¿Tenés 

su paz? Juan 14 no nos da opciones. Nos da a Cristo. Y Cristo basta. Así que si hoy te sientes perdido… recuerda: Jesús 

es el camino, no uno de tantos. Jesús es la verdad, no una opinión más. Jesús es la vida, no una rutina aburrida. Y en 

este viaje, no vas solo. Hay un lugar preparado para ti. Un Consolador camina contigo. Y una promesa te espera: 



“Donde yo estoy, ustedes también estarán.” No se turbe tu corazón… Cree en Él.

Capítulo 15
¿Alguna vez te ha pasado que estás en medio de algo importante —una reunión, una videollamada con tu suegra, o 

buscando la receta perfecta para el flan sin huevo— y de repente, se te va el WiFi? El mundo se detiene. Y ya sabes que 

no exagero. Si te pasó alguna vez, sabes que esa es una verdad.  Hay una sensación de abandono, de desconexión… es 

casi apocalíptico. “¡Volvé, WiFi! ¡Te lo prometo, esta vez sí voy a cerrar las 27 pestañas que tengo abiertas!” ... Ahora, 

imagínate que esa conexión vital, en vez de ser con tu rauter, es con Jesús. Eso es lo que Él nos está diciendo en Juan 

15:“Yo soy la vid verdadera… ustedes son los pámpanos. El que permanece en mí, y yo en él, este lleva mucho 

fruto; porque separados de mí, nada pueden hacer.” Nada. Nada. Es fuerte, ¿no? Jesús se presenta como la 

vid verdadera. No una vid cualquiera, no una planta decorativa para Instagram. No. Es la verdadera, la original, la fuente 

de vida. Y nosotros… somos pámpanos. O sea, ramitas. No es glamoroso. No somos la vid entera, no somos el fruto 

brillante y jugoso todavía. Somos las ramitas que, si no están conectadas a la raíz, se secan. Pierden sentido. Piénsalo 

así: una ramita desconectada no se va de mochilera, no pone una cafetería artesanal, no tiene "proyectos personales". 

Una ramita sin vid, se seca. Punto. Y no es que Jesús lo diga con enojo, sino con amor. Nos dice: "Permanezcan en mí, 

como yo permanezco en ustedes". Es un llamado a una relación constante, íntima, como esas amistades que no 

necesitan hablar todo el tiempo, pero cuando hablan... ¡uff, qué conexión! Ahora, viene una parte incómoda: “Al que da 

fruto, lo limpia para que dé más fruto.” A ver… ¿Cómo? ¿Me estás diciendo que si estoy haciendo las cosas bien… 

igual me van a podar? ¡Sí! Porque en el Reino de Dios, el premio por dar fruto no es un aplauso o un trofeo… ¡es una 

tijera! Pero no una tijera cruel. Es una poda con propósito. Dios, como buen labrador, quita lo que estorba, lo que distrae, 

lo que pesa. A veces son relaciones, a veces planes, a veces el ego que se infla más rápido que una torta en horno alto. 

Y aunque duele, es por amor. Porque Dios ve en nosotros una potencial cosecha abundante. Y ojo, el fruto no es para 

mostrárselo al vecino: “Mirá qué uvas tengo yo, vos tenés pasas…” No. El fruto es para dar vida a otros. El fruto 

espiritual —amor, gozo, paz, paciencia, etc.— no es decoración, es alimento. Si tu fe no está nutriendo a nadie, tal vez no 

estás tan conectado como crees. Después, Jesús nos deja el núcleo de todo esto: “Este es mi mandamiento: Que se 

amen unos a otros, como yo los he amado.” ¿Te diste cuenta de que no dijo “Ámense como puedan” o “Ámense 

cuando se lo merezcan”? No. Dijo: “como yo los he amado.” Ese amor que da la vida. Un amor que se sacrifica, que 

perdona antes de que le pidan perdón. Que abraza incluso cuando el otro viene con espinas. Ese amor es la savia de la 

vid. Si estás conectado a Jesús, ese amor tiene que fluir por tu vida. No es una opción. Es un resultado natural. Como 

cuando el sol sale y el hielo se derrite: no puede evitarlo. No somos empleados, somos amigos.  Y aquí viene algo 

bellísimo: Jesús dice que ya no nos llama siervos… sino amigos. ¡Amigos de Dios! No empleados que cumplen órdenes. 

No obreros con jornada limitada. Amigos. Porque a los amigos se les confía el corazón, los secretos, las heridas. A los 

amigos se les invita a la mesa, no solo a trabajar en el campo. Eso cambia todo. El mundo no va a aplaudir esto.  Ahora, 

Jesús es honesto: “El mundo los va a aborrecer. No se sorprendan. A mí también me pasó.” ¿Y por qué? Porque el amor 

verdadero incomoda. Porque ser luz en medio de la oscuridad produce tensión. Pero si estás siendo rechazado por 

parecerte a Jesús, ¡ánimo! Vas por buen camino. Y cuando te sientas solo, desconectado, medio marchito, Jesús nos 

deja una promesa: el Consolador, el Espíritu de verdad. Él no es un enchufe espiritual de emergencia. Es la fuente 

constante que nos recuerda quiénes somos, quién es Jesús y para qué estamos aquí. Jesús es la vid verdadera; sin Él 

no hay vida ni fruto. Permanecer en Cristo es esencial para dar fruto espiritual.  El amor a Dios se demuestra 

obedeciendo sus mandamientos. El mayor amor es dar la vida por los amigos, como hizo Jesús. Ya no somos siervos, 

sino amigos de Cristo si hacemos su voluntad. Dios nos eligió para ir y dar fruto que permanezca. El amor entre los 

creyentes es un mandato, no una sugerencia. El mundo odiará a los seguidores de Cristo, como lo odió a Él. La 



persecución del creyente es señal de su unión con Jesús. El Espíritu Santo dará testimonio de Cristo, y nosotros también 

debemos hacerlo. Jesús nos eligió. No fue una casualidad. No es que Él armó un equipo y justo vos pasabas por ahí. No. 

Él te eligió, y te puso para que vayas y lleves fruto. No fruto de temporada, no fruto que se pasa. Fruto que permanece. Y 

todo esto, ¿para qué? Para que nuestro gozo sea completo. ¡Para vivir llenos! No secos. No medio vivos. No 

sobrevivientes. Llenos.  Así que hoy te pregunto: ¿Estás conectado a la Vid? ¿Te estás dejando podar o te estás 

aferrando a ramas muertas? ¿Tu vida está dando fruto o solo hojas? ¿Estás amando como Jesús… o como te sale? Y si 

te sentís seco, agotado, confundido, no es el fin. Volvé a conectarte. No necesitás WiFi. Necesitás a Jesús. Porque 

cuando permanecés en Él… Tu vida florece. Tu fruto bendice. Y tu corazón descansa. Amén. 

Capítulo 16
Hay una frase en Juan 16 que me suena misteriosa… casi como cuando tu mamá te dice: "Espérate un poquito... ya va 

a estar lista está la comida". Y tú no sabes si ese "poquito" significa cinco minutos, media hora… o si mejor te haces un 

sándwich. Jesús les dice a sus discípulos: "Todavía un poco, y no me veréis; y de nuevo un poco, y me veréis." Y los 

pobres... estaban confundidos. No los culpo. Imagínate que tu mejor amigo te dice: "Me voy, pero no del todo. Me 

verás, pero luego no. Pero después otra vez sí. Y por cierto, van a querer matarte, pero ánimo." Yo también 

quedaría con cara de: ¿"Eh"? Pero en esa aparente confusión, hay una promesa oculta, como un regalo envuelto con 

muchas capas. Y Jesús, como buen Maestro, no se desespera con nuestras dudas. Él ve más allá. Dice: "Estas cosas 

os he hablado, para que no tengáis tropiezo." O sea, "Les aviso desde ya, para que cuando las cosas se pongan 

feas, no piensen que fracasaron. No es el fin. Es parte del camino." Y aquí viene algo poderoso. Jesús sabe que sus 

discípulos se van a sentir tristes, confundidos, perseguidos, solos. Pero aun así, les dice: "Os conviene que me 

vaya." ¿Perdón? ¿Nos conviene que te vayas, Jesús? Es como si el piloto de un avión de línea te dijera: "Me bajo, pero 

tranquilo, les dejo al mejor copiloto del universo." Y no sólo eso. ¡El copiloto viene con instrucciones directamente del 

cielo! Ese Copiloto es el Espíritu Santo, el Consolador, el Espíritu de Verdad. Y viene con tres funciones muy claras, 

según Jesús: Convencer al mundo de pecado. Convencer de justicia. Convencer de juicio. Pero no con un dedo 

acusador, sino con una mano que sana, restaura y guía. Y aquí me detengo. Porque Jesús dice algo muy humano: 

"Aún tengo muchas cosas que deciros, pero ahora no las podéis sobrellevar." ¿No te parece hermoso eso? Jesús 

no nos lanza verdades como piedras. Nos las da a medida que crecemos, como un padre que no le explica álgebra a un 

niño que apenas está aprendiendo a sumar. Nos ama con un ritmo sabio. Nos lleva de la mano. Ahora… la parte del 

dolor. Sí, Jesús lo dice claro: "Vosotros lloraréis, y el mundo se alegrará." Esto me recuerda cuando uno está en 

pruebas, y todo el mundo a tu alrededor parece estar de vacaciones en Cancún. Tú estás con lágrimas, y ellos con piña 

colada. Pero... La tristeza no es el final del viaje. Jesús pone una imagen que todos podemos entender: una mujer 

dando a luz. Dolor intenso… pero alegría incontenible cuando nace el bebé. Así será nuestra vida en Cristo. Pasamos 

por noches oscuras, pero el amanecer llega. Y cuando llega, nadie nos puede quitar ese gozo. Jesús termina este 

capítulo con una frase que vale oro. Escúchala como si te la dijera ahora mismo, con mirada firme y tierna: "En el mundo 

tendréis aflicción... pero confiad, yo he vencido al mundo." Sí. Él venció al mundo. No significa que nunca te va a 

doler. Significa que el dolor no tendrá la última palabra. Significa que no estás solo, aunque te sientas así. Significa 

que hay una victoria que ya fue ganada, y que tú, aunque con tropiezos, aunque con lágrimas, puedes caminar hacia 

ella. Porque el que va contigo, ya pasó por allí... y regresó para buscarte. Así que si hoy estás en ese “todavía un 

poco”, si estás en la parte donde no entiendes, si el mundo parece haberse reído mientras tú lloras, recuerda lo que 

Jesús dijo: "Os volveré a ver, y se gozará vuestro corazón, y nadie os quitará vuestro gozo." Y si aún no has 

pedido, como dijo Él, pide en su nombre. Pide paz, pide fe, pide fuerza, pide luz. Y recibirás. Porque Jesús no solo 

venció al mundo… También venció tu tristeza. Y como un buen maestro, te dice hoy lo mismo que dijo entonces: 

"Estas cosas te las digo, para que tengas paz."



Y como diría mi abuela… "Agárrate de Cristo… que con Él, aunque haya tropiezos, no te caes para quedarte."

Jesús nos advierte que seguirle traerá oposición, no sorpresa. No debemos temer al rechazo del mundo; Él ya lo previó. 

El consuelo viene de saber que no estamos solos. El Espíritu Santo será nuestro Guía, Consolador y Maestro.  Aunque 

Jesús partió, su partida nos trajo algo mejor: el Espíritu. El Espíritu convence al mundo de pecado, justicia y juicio.  No 

estamos encargados de convencer, sino de testificar.   Dios sigue obrando en corazones más allá de lo que vemos. 

Aunque no entendamos todo ahora, pronto lo sabremos. Nuestro dolor se convertirá en gozo, como el parto en vida. La 

tristeza presente tiene fecha de vencimiento. El gozo que Dios da, nadie nos lo puede quitar. Jesús intercede por 

nosotros directamente al Padre. Ya no hay barrera: tenemos acceso al corazón del Padre. Podemos orar con confianza, 

en el nombre de Jesús. Jesús conoce nuestras dudas, pero sigue amándonos. Él venció al mundo… y por eso podemos 

tener paz. La victoria no es nuestra habilidad, sino su fidelidad.  En medio de la prueba, su presencia es nuestra fuerza.  

Hoy podemos caminar con fe: ¡Cristo ha vencido! Examina con tu Biblia todo esto y, si no encuentras errores y te agrada 

la forma simple y directa conque lo tratamos, entonces muéstraselo a tu hijo, a tu hija o, si ya eres un adulto mayor, 

quizás a algún nieto o nieta que seguramente recibirá bendición con ello. 

Capítulo 17
Hola, hola… ¿cómo estás? Mirá, te traigo algo especial. Algo… diferente. Hoy no vas a escuchar a un pastor orando por 

vos, ni a tu abuela, ni siquiera a tu grupo de oración. Hoy… escuchás a Jesús mismo, sí, Jesús, hablando con el Padre, 

¡y mencionándote a vos! ¡Así arranca Juan capítulo 17! Una conversación íntima, preciosa, antes de que Jesús vaya a la 

cruz. Una oración que nos abre el corazón del Hijo de Dios. Y vos estás en ella. Jesús arranca así: "Padre, la hora ha 

llegado…" No dice “me quiero bajar”, ni “esto se me fue de las manos”. Jesús sabe lo que viene, y lo enfrenta con 

propósito. Dice: "Glorifica a tu Hijo, para que también el Hijo te glorifique a ti." Jesús está a punto de entregar su 

vida, pero no lo ve como tragedia… lo ve como gloria. Porque obedecer al Padre también es glorificarlo. Y mirá esta 

joya: "Glorifícame con la gloria que tuve contigo antes de que el mundo existiera." ¡Pará, qué fuerte eso! Jesús no 

empezó en Belén. ¡Estaba desde antes de la fundación del mundo! Jesús no es un plan de emergencia. Es parte del 

plan eterno. Y ahora Jesús define algo clave: "Y esta es la vida eterna: que te conozcan a ti, el único Dios 

verdadero, y a Jesucristo, a quien has enviado." Vida eterna no es un ticket para el cielo. Vida eterna es conocer a 

Dios, tener una relación viva, diaria, real con Él. No es como seguir a alguien en Instagram. Es como cuando tu mejor 

amigo te conoce tanto que te termina las frases. Conocer a Dios no es saber de memoria versículos… es hablar con 

Él, caminar con Él, vivir con Él. Jesús ahora empieza a hablar de sus discípulos… ¡con un amor de Padre orgulloso!

"Les di tu Palabra… creyeron que salí de vos…" "Los guardé mientras estuve con ellos… ninguno se perdió." Y 

después viene algo tremendo: "No te pido que los saques del mundo, sino que los guardes del mal." Jesús no pide 

que te escondas. No dice: “Padre, ponelos en una burbuja cristiana donde no les pase nada.” No. Dice: “que estén en el 

mundo… pero protegidos del mal.” Como decimos por aquí: Como mate dulce en un termo salado… algo no 

cuadra. Así estamos nosotros. No encajamos del todo, y está bien. ¡No sos del mundo! Pero estás en él… con propósito. 

Y acá viene lo que más me emociona: Jesús no ora solo por los 12 discípulos. Dice: "No ruego solo por estos, sino por 

los que creerán en mí por su palabra." ¡Ese sos vos! ¡Esa soy yo! ¡Estamos en esta oración! Y lo que Jesús pide… es 

unidad. "Que todos sean uno… para que el mundo crea que tú me enviaste." La unidad entre creyentes es la 

mejor campaña evangelística del cielo. ¿Querés que el mundo crea? No discutas tanto con otros cristianos en redes… 

Ámalos. Trabajen juntos. Sé uno. Y que conste en las actas del cielo y en las terrenales. No estoy hablando de una 

reunión interdenominacional mensual. De eso hace mucho tiempo que tenemos y la unidad no apareció jamás. Y el 

final… es como un suspiro del corazón de Jesús. "Padre, quiero que los que me diste estén conmigo donde yo 

estoy… para que vean mi gloria." Jesús quiere que estés con Él. No porque necesitás ver fuegos artificiales 



celestiales… sino porque quiere compartir con vos el amor eterno del Padre. Él quiere que veas lo que el Padre le dio. 

Porque… ¿sabés qué? ¡Vos también sos parte de ese regalo! Y termina así: "Les he dado a conocer tu nombre… para 

que el amor con que me amaste esté en ellos, y yo en ellos." Amor. Unión. Presencia. Eso es lo que Jesús quiere 

para vos. Esta oración de Jesús no es solo un texto hermoso para leer con voz angelical. Es una ventana al corazón de 

Dios. Y también es una invitación. Si Jesús oró por vos… ¿vas a ignorarlo? Hoy podés hacer algo simple, pero eterno: 

Podés decir: "Señor Jesús, quiero conocerte. Quiero esa vida eterna que no empieza cuando muero… sino ahora. 

Ayudame a vivir en tu verdad, a no tener miedo al mundo, y a estar unido a vos y a mis hermanos. Gracias por 

orar por mí. Amén." En síntesis, Juan capítulo 17 es la oración más profunda y reveladora de Jesús antes de la cruz. Allí 

no solo intercede por sus discípulos, sino también por nosotros, los que creeríamos por su palabra. En su clamor se 

revela el deseo ardiente del Hijo: que seamos uno, así como Él es uno con el Padre. Pide que su gozo, su verdad y su 

gloria nos llenen. No ruega para que seamos sacados del mundo, sino guardados del mal mientras cumplimos la misión. 

Nos llama a una santidad que impacte al mundo con la luz del Reino. Esta oración es un grito de amor eterno, de unidad 

inquebrantable y de destino celestial. Nos recuerda que fuimos escogidos, amados y enviados. Es un llamado urgente a 

vivir en comunión con Dios y entre nosotros. Jesús ora... y todavía esa oración nos cubre hoy con poder. Y ahora, salí a 

vivir tu día… con esta verdad grabada en tu corazón: Jesús oró por vos… y aún sigue intercediendo por vos. Él te 

ama. Te guarda. Y te quiere cerca. Si no terminas de creer que esto es así, es sólo porque te han enseñado religión 

cristiana evangélica y no Biblia profunda. Este es tu oportunidad de integrarte. Te bendigo. 

Capítulo 18
Hoy te invito a sumergirte conmigo en una noche única. No fue cualquier noche. Fue la noche en la que el Rey… fue 

arrestado. Jesús acababa de terminar una de sus conversaciones más profundas con sus discípulos. Palabras cargadas 

de amor, advertencia y esperanza. Y luego… salió. Cruzó el torrente de Cedrón con sus amigos. Iban hacia un huerto. 

Tranquilo, oscuro, familiar. Un lugar que conocían bien. Lo habían visitado muchas veces. Era su punto de encuentro. ¿Y 

sabes quién más lo conocía? Judas. Sí… Judas. Ese discípulo que caminó con Jesús, comió con Él, vio milagros con sus 

propios ojos… y aun así, lo entregó. Con un beso. Irónico, ¿no? Traicionar con un acto de afecto. Pero antes del beso, 

llega con un escuadrón: soldados, antorchas, linternas, espadas. Vamos, como si Jesús fuera un criminal peligroso que 

se iba a escapar por una ventana o iba a desaparecer en una nube de humo. Pero Jesús… no se esconde. No corre. Al 

contrario, se adelanta. Y pregunta: “¿A quién buscan?” “¡A Jesús, el nazareno!” Y Él responde algo que suena sencillo, 

pero fue poderoso: “Yo soy.” Y en ese momento… ¡boom! Retroceden y caen al suelo. Como fichas de dominó. Es como 

si por un instante se les desvelara un poco de la gloria de Aquel que estaban arrestando. Jesús, el Hijo de Dios, con 

autoridad aún en su entrega. Y mientras el ambiente está tenso… aparece Pedro, nuestro querido Pedro, siempre 

impulsivo, medio valiente, medio imprudente. Saca una espada (¿De dónde la tenía escondida?) y zas, le corta la oreja a 

Malco, el siervo del sumo sacerdote. Uno pensaría que Jesús le diría: “¡Bien, Pedro, defiéndeme!” Pero no. Jesús le dice: 

“Guarda tu espada. ¿La copa que el Padre me ha dado, no la voy a beber?”¡Qué contraste! Pedro reacciona con 

violencia, Jesús responde con obediencia. De ahí lo arrestan. Lo atan. ¡Al que liberaba a los atados, ahora lo atan! Lo 

llevan ante Anás, suegro de Caifás, el sumo sacerdote. Y entre idas y venidas, tenemos a Pedro… otra vez. Pedro, el 

mismo que había dicho: “Aunque todos te abandonen, yo jamás.” Ahora está en un patio, intentando pasar 

desapercibido. Pero una portera lo reconoce: “¿No eres tú uno de sus discípulos?” “No, no lo soy.” — responde 

Pedro. Primera negación. Luego, mientras se calienta junto al fuego —sí, había frío, no solo en el ambiente, sino también 

en el corazón de Pedro— le vuelven a preguntar. Y otra vez: “No lo soy.”Y por tercera vez, alguien dice: “Tú estabas 

con Él, ¡te vi en el huerto!” Y Pedro… niega de nuevo. Y justo en ese momento… canta el gallo. Como Jesús lo había 

dicho. Imagina la mezcla de emociones. Culpa. Dolor. Sorpresa. Pedro, el fuerte, el impulsivo… cayó. Pero esa no fue su 



condena. Fue el inicio de su restauración. (Pero eso es otra historia.) Volvemos a Jesús. Ahora está ante Pilato, el 

gobernador romano. Pilato no sabe muy bien qué hacer con este prisionero tan particular. No grita, no suplica, no se 

defiende. Y en la conversación más intrigante de la historia, Pilato le pregunta: “¿Eres tú el Rey de los judíos?” Jesús no 

responde con propaganda política. No dice: “Sí, y voy a recuperar el trono de David.” No. Dice: “Mi reino no es de este 

mundo.”¿Qué clase de Rey dice eso? Un Rey celestial. Un Rey que no vino a conquistar con espadas, sino con amor. Y 

cuando Pilato le pregunta: “¿Qué has hecho?” Jesús responde con su misión: “Para esto he venido: para dar 

testimonio a la verdad. Todo el que es de la verdad… escucha mi voz.”¿Y qué hace Pilato con eso? Le lanza una 

pregunta digna de un filósofo griego en plena crisis existencial: “¿Qué es la verdad?”Y… se va. Así nomás. Jesús le 

ofrece verdad… y Pilato se da la vuelta. Finalmente, Pilato, intentando lavarse las manos del problema, les dice: 

“Tengo una costumbre: en Pascua, libero a un prisionero. ¿Quieren que suelte a Jesús, su Rey?” Y ahí viene el 

grito colectivo, fuerte, desgarrador… “¡No a Él! ¡Suelta a Barrabás!”¿Barrabás? ¿En serio? Un ladrón. Un criminal. Un 

culpable. Y así termina este capítulo. Con Jesús, el inocente, camino a la cruz. Y Barrabás, el culpable… libre. Pero si lo 

piensas bien, tú y yo… somos Barrabás. Somos los que fuimos liberados… porque Jesús tomó nuestro lugar. Así que la 

próxima vez que pienses en el arresto de Jesús, recuerda: no fue una derrota. Fue parte del plan. Él eligió ser entregado, 

eligió la cruz… por amor a ti. El capítulo 18 de Juan nos presenta el inicio de la pasión de Cristo con una intensidad 

dramática: Jesús no es víctima pasiva, sino quien se entrega voluntariamente. Al decir "Yo soy", derriba a los soldados, 

mostrando su autoridad incluso en el arresto. Pedro, impulsivo, corta la oreja de Malco, pero Jesús lo reprende, revelando 

que el Reino de Dios no avanza por violencia. Su entrega voluntaria ante Pilato expone el contraste entre el poder político 

y la verdad eterna. Pilato, confundido, pregunta: "¿Qué es la verdad?", sin darse cuenta de que la Verdad está frente a él. 

Jesús no negocia ni se defiende: su silencio y coherencia nos invitan a confiar en Dios, incluso ante la injusticia. Este 

capítulo nos desafía a no huir del sufrimiento cuando es parte del propósito. También nos muestra cómo el miedo puede 

llevar a la traición, como en el caso de Pedro. En lo práctico, nos llama a responder al mal con mansedumbre, y a 

mantenernos fieles a la verdad, aunque cueste. Te abrazo. Nos estamos escuchando. Gracias. 

Capítulo 19
Hola, hola. Bienvenidos a este espacio donde nos metemos en los textos bíblicos como quien se mete a una buena 

conversación con un café en la mano... o un mate, según de dónde me estés escuchando. Hoy nos toca Juan capítulo 19

, uno de los capítulos más intensos, dolorosos, y —sí, aunque suene raro— llenos de esperanza de toda la Biblia. Y no, 

no es una exageración. En este capítulo vemos a Jesús, el Rey de reyes, coronado... pero no con oro, sino con espinas. 

¿Cómo puede algo tan trágico ser tan glorioso? Bueno, vamos a charlar sobre eso. Todo empieza con un espectáculo 

grotesco. Pilato manda azotar a Jesús, y los soldados —con una creatividad bastante siniestra— deciden hacerle una 

“parodia de rey”. Le ponen una corona... ¡de espinas! Lo visten de púrpura, como si fuera un emperador romano, y lo 

saludan: "¡Salve, Rey de los judíos!"... ¡y pum! Le dan bofetadas. Sí, suena fuerte. Pero hay algo muy irónico acá: sin 

saberlo, esos soldados estaban diciendo la verdad. Jesús sí es Rey. Lo que pasa es que su reinado no se parece en 

nada a lo que este mundo entiende por poder. No conquista con espadas, sino con amor. No domina a la fuerza, sino que 

se entrega. Qué locura, ¿no? Un Rey que muere por sus súbditos. Pilato está como muchos de nosotros: sabe lo que 

está bien... pero tiene miedo. Quiere soltar a Jesús, pero no quiere problemas con el pueblo, ni con César. Está más 

preocupado por las encuestas que por la verdad. ¿Te suena? Los políticos no descienden de un huevo de política… En 

un momento le pregunta a Jesús: "¿De dónde eres tú?". Jesús no responde. Y eso lo pone más nervioso. Entonces Pilato 

le dice: “¿No sabes que yo tengo autoridad para crucificarte o soltarte?”... Y Jesús le contesta con una de esas frases que 

deberían estar en una taza de café: "Ninguna autoridad tendrías contra mí, si no te fuese dada de arriba." ¡Boom! 

Jesús, ensangrentado, débil físicamente... pero totalmente en control. Pilato se cree poderoso, pero Jesús le recuerda 



que el verdadero poder viene de Dios. Pilato presenta a Jesús y dice: "¡He aquí el hombre!". Y la multitud responde: "

¡Crucifícale!". Y ojo acá: esta es una escena que se repite en cada época. Siempre hay una elección entre Jesús y los 

sistemas del mundo. Entre la cruz... y la comodidad. Entre el Reino de Dios... y el imperio de turno. Y ellos gritan: "No 

tenemos más rey que César". ¡Qué frase tremenda! O sea, el pueblo de Dios prefirió al emperador romano antes que al 

Mesías. ¿Cuántas veces hacemos lo mismo? Elegimos lo fácil, lo conocido, lo cómodo... y rechazamos al que vino a 

salvarnos. Y entonces, lo crucifican. Jesús lleva su cruz hasta el Gólgota, el lugar de la Calavera. Ahí, entre dos 

criminales, lo clavan en la cruz. Y Pilato, en una especie de “venganza simbólica” contra los líderes judíos, manda a 

escribir: "Jesús Nazareno, Rey de los judíos." Lo escribe en hebreo, en griego y en latín. ¿Sabés lo que significa eso? 

Que todos, absolutamente todos, podían leerlo. El mensaje es claro: Jesús no es Rey solo de los judíos. Es el Rey del 

mundo. Tu Rey. Mi Rey. Mientras agoniza, Jesús sigue amando. Ve a su mamá, María, al pie de la cruz. Y al discípulo 

amado, probablemente Juan. Y les dice: “Mujer, he ahí tu hijo... Hijo, he ahí tu madre.” Hasta en su sufrimiento, Jesús 

cuida a los suyos. Y cuando ya todo está cumplido, dice: "Tengo sed". Le dan vinagre, y después, lanza esas palabras 

que resuenan por toda la eternidad: “Consumado es.” En griego, esa frase es tetelestai, que significa: Pagado por 

completo. Como cuando alguien cancela una deuda y te dan un recibo que dice “saldo cero”.¡Eso hizo Jesús en la 

cruz! Pagó nuestra deuda. Toda. Sin dejar centavos colgando. Cuando los soldados ven que Jesús ya está muerto, 

no le quiebran las piernas como a los otros. En cambio, uno de ellos le atraviesa el costado con una lanza, y sale 

sangre... y agua. ¿Qué significa eso? Bueno, algunos dicen que fue una señal médica de que ya había muerto. Otros, 

que es símbolo de lo que Jesús nos da: la sangre que limpia y el agua que da vida. Dos elementos que en la Biblia 

representan salvación y Espíritu Santo. ¡Jesús no dejó nada a medias! Finalmente, vienen dos hombres que hasta ahora 

habían estado en las sombras: José de Arimatea y Nicodemo. ¡Sí! El mismo Nicodemo que fue a ver a Jesús de noche 

en Juan 3. Ellos toman el cuerpo de Jesús, lo envuelven con lienzos y especias, y lo colocan en un sepulcro nuevo, en un 

huerto. Pausa. Silencio. Parece el final... pero no lo es. ¿Qué hacemos con todo esto? ¿Qué significa Juan 19 para vos, 

hoy? Primero, que el amor de Dios no es una teoría. Fue demostrado en la cruz. Segundo, que la corona de espinas 

fue el camino al trono eterno. Y tercero, que aunque el mundo diga "¡crucifícale!", vos y yo podemos decir: "He aquí mi 

Rey. El que me amó, y se entregó por mí."  Así que... la próxima vez que sientas que estás cargando una cruz, que 

todo parece perdido, recordá esto: Jesús ya venció. La cruz no fue el final, fue el inicio de algo nuevo. Y como 

decimos por acá... ¡Guarda el hilo! Porque el domingo viene la resurrección!  Gracias por acompañarme hasta acá. Si 

este mensaje te habló al corazón, compartilo con alguien. Porque esta historia... ¡vale la pena contarla! Nos vemos en el 

próximo episodio. 

Capítulo 20
Hola, hola... Bienvenidos a este viaje de fe, esperanza, lágrimas, sorpresas, y… ¡una tumba vacía! Hoy nos metemos de 

lleno en Juan capítulo 20, un capítulo que arranca con lágrimas… pero termina con vidas transformadas. Así que, si 

alguna vez pensaste que Dios estaba callado, lejos o que tu historia terminó, como viven y piensan tantos cristianos en el 

mundo, aunque resulte increíble... ¡Atención! Porque esto es para vos. Dice que era el primer día de la semana… y 

todavía estaba oscuro. María Magdalena va al sepulcro. A oscuras. Con el corazón roto. Porque cuando el alma está 

triste, ni la luz del sol alcanza. Pero ¡sorpresa! La piedra está removida. Y Jesús… no está. Y ahí arranca el drama: María 

corre a decirles a Pedro y al otro discípulo (Que Juan, con mucha humildad, se refiere como “el discípulo al que Jesús 

amaba”… y también como “el que corre más rápido que Pedro” Y sí, corren al sepulcro. Me los imagino casi tropezando, 

con el corazón en la boca. Juan llega primero, pero no entra. Pedro entra como buen Pedro: impulsivo, decidido, a todo o 

nada. Y ¿qué encuentran? Lienzos… y un sudario cuidadosamente enrollado. ¡Jesús no salió corriendo! Esto no fue un 

robo. Esto fue ordenado, tranquilo… ¡resucitado! Juan dice que vio… y creyó. Pero aclara: "todavía no habían 

entendido las Escrituras".



¡Qué consuelo! A veces creemos que necesitamos tener todo claro para tener fe. Pero la fe, muchas veces, se enciende 

en medio de la confusión. Volvemos a María…María está llorando afuera del sepulcro. Triste. Desconsolada. Y no 

reconoce a Jesús. Lo confunde con el jardinero. –“Señor, si vos lo sacaste, decime dónde lo pusiste…” Pero 

entonces Jesús le dice una sola palabra: “¡María!” ¡Y BOOM! Ella lo reconoce. A veces no necesitamos un sermón. Solo 

necesitamos oír nuestro nombre dicho por Aquel que nos conoce. Jesús la envía a dar las noticias. ¡La primera 

evangelista de la resurrección fue una mujer, con pasado complicado, pero con un corazón fiel! Porque fue la primera en 

anunciar ¡Cristo vive! Mirá vos… cuando Dios resucita, también resucita tu propósito. Caía la noche, y los discípulos 

están encerrados. Con miedo. Y Jesús… aparece entre ellos. No tocó la puerta. No pidió permiso. ¡Se metió en medio y 

dijo: "Paz a ustedes!"! Jesús no se asusta de nuestras puertas cerradas. No necesita llave. Se mete en nuestras cuevas 

de miedo y ansiedad y dice: “Paz”. Les muestra las manos y el costado. Las heridas. Porque la resurrección no niega el 

dolor... pero sí lo redime. Y luego… sopla sobre ellos."Reciban el Espíritu Santo." ¡Soplo de vida nueva! Como en 

Génesis. Porque con la resurrección empieza una nueva creación. ¡Otra vez! Un nuevo comienzo. Pero falta uno… 

Tomás. El famoso “Tomás el incrédulo”. O, como yo lo llamo, Tomás el sincero. Porque todos dudamos… solo que él lo 

dijo en voz alta. –“Si no veo, no creo”, dice. Y ocho días después… ¡Jesús se le aparece! Y no lo reta. No lo condena. 

Le dice: "Tomás, vení. Tocá. Mirá." ¿Verdad que, dicho así, sacado de la formalidad religiosa, suena muchomás lo real 

que fue? Jesús no tiene problemas con tus preguntas. Tiene problemas con tu indiferencia. Si dudás, que sea una duda 

que busca. Y Jesús responde a esa búsqueda. Tomás cae de rodillas y dice: “¡Señor mío y Dios mío!” ¡Y eso es fe! Y 

termina el capítulo con una joya: Juan dice que no escribió todo lo que Jesús hizo… pero que lo que está escrito, es para 

que creas que Jesús es el Cristo, el Hijo de Dios, y que creyendo, tengas vida en su nombre. ¿Y esto qué tiene que 

ver con vos, hoy, un martes cualquiera o un jueves estresado? Muchísimo. Porque la resurrección no es solo un evento 

histórico, es una experiencia personal. Cuando sentís que todo terminó… Jesús sigue escribiendo tu historia. Cuando 

tenés miedo, Él se aparece con Su paz. Cuando estás encerrado, Él entra. Cuando dudás, Él te invita a tocar sus heridas. 

Y cuando estás llorando, dice tu nombre. Juan 20 nos introduce en el corazón palpitante de la fe cristiana: la resurrección 

de Jesús. María Magdalena llega al sepulcro antes del amanecer, símbolo de un alma que busca a Dios incluso en la 

oscuridad. La piedra removida no es solo un hecho físico, sino una señal de que nada puede encerrar al Autor de la vida. 

María corre, porque el amor hace que uno se mueva rápido, aún sin entender del todo. Pedro y el discípulo amado corren 

también: la fe y el amor compiten, pero ambos llegan. El sudario doblado es un detalle aparentemente menor, pero revela 

orden, intención y propósito divino. El discípulo amado ve y cree: a veces, no necesitas tocar para creer, solo mirar con 

ojos limpios. María, en su llanto, ve ángeles, y luego al mismo Jesús: las lágrimas sinceras abren la vista espiritual. Pero 

no lo reconoce de inmediato. A menudo, lo divino se nos aparece disfrazado de cotidiano. Solo cuando Jesús la llama por 

su nombre, ella lo reconoce. Dios es personal: nos llama por quien realmente somos. "No me toques", le dice Jesús, 

porque el encuentro con el Resucitado no es posesión, sino envío. Jesús se aparece luego a los discípulos con un saludo 

de paz. La paz es siempre la primera palabra de la resurrección. Les muestra sus manos y su costado: la gloria no borra 

las heridas, las transforma. Sopla sobre ellos: como en la creación, el Espíritu es aliento de nueva vida. Les da una 

misión: perdonar. El fruto de la resurrección es una comunidad que libera, no que condena. Tomás representa a todos los 

que dudan, y Jesús no lo reprende, sino que lo invita. Jesús honra la duda honesta, porque ella puede llevar a una fe más 

profunda. “Señor mío y Dios mío” es la confesión más alta del evangelio… ¡y nace del que dudaba! Dichosos los que no 

vieron y creyeron: ahí estamos tú y yo, en esa bienaventuranza del Resucitado. Juan termina diciendo que todo esto se 

escribió para que creamos y tengamos vida. No solo información: vida abundante. La resurrección no es solo algo que 

pasó… es algo que pasa. Hoy. Cada vez que alguien vuelve a tener esperanza. Cada vez que alguien es perdonado. 

Cada vez que una lágrima encuentra consuelo. Cada vez que un corazón muerto vuelve a latir. Él vive. Y porque Él 

vive… nosotros también. Así que no te olvides: la tumba está vacía… ¡pero tu corazón no tiene por qué estarlo! Gracias 

por acompañarme en este viaje. Que vivas esta semana con la certeza de que Jesús resucitó… y que eso lo cambia todo



. ¡Hasta la próxima! 

Capítulo 21
Imaginate esto: es de madrugada, y estás en un bote con tus amigos, cansado, con frío, y sin haber pescado ni una 

sardina en toda la noche. Simón Pedro se levantó esa noche y dijo: “Voy a pescar”, y los otros seis discípulos dijeron 

algo como “bueno, vamos también”. No suena muy espiritual, ¿no? No es una oración, no es una prédica, no es una 

campaña evangelística. ¡Es pesca! Y encima, sin éxito. Pero... ¿quién dijo que Jesús solo se aparece en los momentos 

súper espirituales? Jesús se aparece justo ahí, en el momento más normal, en una barca vacía y con el ánimo por el 

suelo. Eso me encanta. Porque a veces pensamos que para encontrar a Dios tenemos que estar en modo “monje en el 

desierto”. Pero no: a veces te está esperando en la orilla, mientras vos estás frustrado con tus redes vacías. Ahora, 

atención a esto: Jesús les dice, como si nada, “Hijitos, ¿tienen algo de comer?”. Yo me imagino a los discípulos 

mirándose entre ellos como diciendo: “¡¿Quién es este?! Encima que no pescamos nada, ¿nos viene a preguntar por 

comida?”. Pero lo genial es lo que viene después. Jesús les da un pequeño tip de pesca: “Echen la red a la derecha”.

Suena tan poco espiritual... tan simple. Pero cuando lo hacen, ¡boom! La red explota de peces. ¡153 para ser exactos!  A 

veces, la solución de Dios es tan simple que la pasamos de largo. No es magia. Es obediencia simple. Y ahí es donde 

Juan, el más perspicaz, dice: “¡Es el Señor!” Y Pedro, tan Pedro como siempre, no espera el protocolo: se tira al agua. 

No camina sobre ella esta vez. Nada, se moja, se apura. ¡Porque cuando reconocés que Jesús está ahí, no importa lo 

empapado que termines! Al llegar, se encuentran con algo impresionante: Jesús ya tenía pescado en la parrilla. ¡Él no 

necesitaba su pesca! Solo quería hacerlos parte de lo que Él ya tenía preparado. A veces nos matamos remando toda la 

noche, y Jesús ya tiene la solución lista en la orilla. Solo está esperando que dejemos de hacerlo a nuestra manera, y 

escuchemos su voz. Después de desayunar —sí, Jesús hace desayunos— viene ese momento icónico con Pedro. La 

famosa triple pregunta: “¿Me amas?” Tres veces. Una para cada vez que Pedro lo había negado antes. Y ojo: Jesús no 

lo avergüenza. No lo humilla. Lo restaura. Cada vez que Pedro responde que sí, Jesús le da una misión: “Apacienta mis 

ovejas”. En otras palabras: “Si me amás, cuidá a los míos. No me lo digas solo con palabras, mostralo con acciones”. 

Jesús no busca amor emocional solamente, sino un amor que se traduce en responsabilidad y entrega. Después, Jesús 

le tira una bomba: “Cuando eras joven, hacías lo que querías. Pero llegará un día en que otros te llevarán donde no 

quieras”. O sea: “Pedro, si me seguís, no siempre va a ser fácil. Pero valdrá la pena”. Y como si fuera poco, Pedro 

ve a Juan detrás y le dice algo tipo: “¿Y este qué? ¿Qué onda con él?” ¡Clásico! Siempre nos interesa saber qué va a 

pasar con el otro. Y Jesús responde algo que todos deberíamos grabarnos: “¿Qué a ti? Tú, sígueme.” Traducido al 

criollo: “Pedro, metete en tus asuntos. Seguíme vos. Lo que pase con él, lo manejo yo.” Qué tremendo. Qué 

necesario. En un mundo donde nos comparamos todo el tiempo, Jesús te dice: “Tu llamado es único. No te distraigas 

mirando a los costados.” El capítulo cierra con una frase que me deja sin palabras: “Y hay muchas otras cosas que 

hizo Jesús… que si se escribieran una por una, ni en todo el mundo cabrían los libros”. ¿Sabés lo que significa 

eso? Que hay tanto más de Jesús que no conocemos. Que sigue obrando, hablando, sorprendiendo. Que no terminó con 

lo que está escrito. ¡Que todavía escribe historias hoy! Entonces, ¿qué podemos llevarnos de este capítulo? Jesús se 

aparece en lo cotidiano. No solo en lo sagrado. También en la frustración de una noche sin pesca. A veces la solución 

es tan simple como escuchar y obedecer. Solo un cambio de lado en la red cambió todo. Dios no te necesita, pero te 

quiere incluir. Ya tenía pescado, pero igual pidió los de ellos. Amar a Jesús se demuestra en cómo cuidamos a otros.

Decir “te amo” no basta si no alimentamos a sus ovejas. Dejá de mirar la historia del otro. Jesús te dice: “Vos seguime

”. La pregunta, aquí, es: ¿Qué me ha dejado este evangelio que hoy concluimos en su estudio práctico, sencillo y casi 

callejero? Me revela a Jesús como el Hijo de Dios, eterno y divino, fundamento de mi fe. Me muestra que creer en Él es 

tener vida eterna, no solo futura, sino presente. Me enseña que Dios se hizo carne, cercano y comprensivo de mi 



humanidad. Me invita a confiar en Jesús como la Luz que disipa mis tinieblas. Me recuerda que soy amado 

profundamente, como lo dice Juan 3:16. Me desafía a vivir en comunión con Dios, como el Padre y el Hijo lo están. Me 

consuela saber que Jesús es el Buen Pastor que me guía y protege. Me impulsa a servir con humildad, como lo hizo 

Jesús al lavar los pies. Me fortalece al prometerme el Espíritu Santo como guía y consuelo  Me llama a dar testimonio de 

la verdad con amor, como testigo de Cristo. Tal vez hoy estás en tu barca, remando, y no ves a Jesús. Pero Él ya está en 

la orilla. Tal vez ya preparó un desayuno, y solo está esperando que tires la red al lado correcto. No necesitás grandes 

discursos. Solo necesitás reconocerlo… y saltar del bote. Jesús sigue apareciendo donde menos lo esperás. Te llama por 

tu nombre. Te restaura, te da propósito. Y te dice, como a Pedro: “Sígueme.” La pregunta es… ¿vas a saltar del bote?

Posted in:Crecimiento,Sin Categoría | | With 0 comments


